
© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 12 
 

 
 

    Volume 9, No. 1, Januari 2026 (12-23)   e-ISSN 2655-6863                    
 

Ekopedagogi Kristen Berbasis Metafora Tubuh Allah: 
Integrasi Teologi Sallie McFague dan Pedagogi 
Kristen Karen B. Tye bagi Gereja di Indonesia 

Rosyanti Siadari 
Sekolah Tinggi Filsafat Theologi Jakarta 

Correspondence: rosyanti.siadari@stftjakarta.ac.id 
 

 
Abstract: Ecological damage in Indonesia, such as the prolonged conflict with PT. Toba Pulp Lestari 
in North Sumatra, deforestation in Papua, and the loss of tropical forests indicate a deep relational 
crisis between humans and the creation. This study argues that the ecological crisis is not merely an 
environmental issue but a theological and pedagogical issue rooted in erroneous theological ima-
gination and inadequate ecclesiastical formation. Sallie McFague's ecological theology, particularly 
the metaphor of “the world as the body of God,” explores the rupture in humanity's relationship 
with creation and with God. Furthermore, six aspects of Karen B. Tye's Christian pedagogy are used 
to translate this theological vision into a concrete Christian ecopedagogical framework for churches 
in Indonesia. This study employs a qualitative method that integrates theological concepts, pedago-
gical theory, and contextual ecological realities through a literature review. The results show that the 
integration of McFague's relational theology and Tye's Christian pedagogy yields a transformative 
ecopedagogy that shapes the congregation's ecological awareness, character, and spirituality. This 
framework offers a constructive theological-pedagogical response for Indonesian churches to reori-
ent themselves toward their fellow creatures as part of their faith-based calling. 

 
Abstrak: Kerusakan ekologis di Indonesia, seperti konflik berkepanjangan dengan PT. Toba Pulp 
Lestari di Sumatera Utara, deforestasi Papua, dan hilangnya hutan tropis, menunjukkan adanya kri-
sis relasional yang mendalam antara manusia dan ciptaan. Penelitian ini berargumen bahwa krisis 
ekologis bukan sekadar persoalan lingkungan, tetapi persoalan teologis dan pedagogis yang berakar 
pada imajinasi teologis yang keliru serta formasi gerejawi yang kurang memadai. Dengan menggu-
nakan teologi ekologis Sallie McFague, khususnya metafora “dunia sebagai tubuh Allah,” artikel ini 
akan menelusuri keretakan relasi manusia dengan ciptaan dan dengan Allah. Selanjutnya, enam as-
pek pedagogi Kristen Karen B. Tye digunakan untuk menerjemahkan visi teologis tersebut menjadi 
kerangka ekopedagogi Kristen yang konkret bagi Gereja-gereja di Indonesia. Penelitian ini menggu-
nakan metode kualitatif berbasis studi pustaka melalui integrasi konsep teologis, teori pedagogis, 
dan realitas ekologis kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi teologi relasional 
McFague dan pedagogi Kristen Tye menghasilkan ekopedagogi yang transformatif dalam memben-
tuk kesadaran ekologis, karakter, dan spiritualitas umat. Kerangka ini menawarkan respons teolo-
gis-pedagogis yang konstruktif bagi gereja Indonesia untuk menata kembali dengan sesama ciptaan 
sebagai bagian panggilan iman.  
 
Keywords: 
(Kata kunci) 

body of God, Christian pedagogy, ecopedagogy, ecological theology, 
Indonesia, Karen B. Tye, Sallie McFague, ekopedagogi, pedagogi 
Kristen, teologi ekologis, tubuh Allah 

  
 

DOI: https://doi.org/10.46929/graciadeo.v9i1.312 
 

https://doi.org/10.46929/graciadeo.v9i1.312


	
 

R. Siadari: Ekopedagogi Kristen Berbasis… 

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 13 
 

 
 

Pendahuluan  
Krisis ekologis yang melanda global, khususnya Indonesia, semakin menguat dua dekade 
terakhir seiring meningkatnya deforestasi, kerusakan ekosistem, dan konflik agraria yang 
melibatkan masyarakat adat. Papua dan Kalimantan menjadi wilayah dengan laju kehi-
langan hutan primer tertinggi di Indonesia.1 Laporan terbaru Liputan6 memperlihatkan 
bahwa degradasi ekologis kini berujung langsung pada bencana kemanusiaan: banjir ban-
dang melanda Aceh, Sumatera Utara, dan Sumatera Barat, menimbulkan kerusakan besar. 
Ada 604 orang meninggal, sekitar 2.600 luka-luka, dan 464 masih hilang. Sementara itu, to-
tal warga terdampak mencapai 1,5 juta jiwa dengan lebih dari 570 ribu terpaksa mengungsi, 
lebih dari 30 ribu rumah rusak, ratusan fasilitas pendidikan dan jembatan hancur, jaringan 
listrik serta telekomunikasi terputus, dan akses jalan nasional lumpuh. Kerugian ekonomi 
mencapai miliaran rupiah, ribuan keluarga membutuhkan pemulihan psikososial, dan per-
ubahan bentang alam serta kerusakan ekosistem sungai dan pesisir diperkirakan menim-
bulkan dampak ekologis jangka panjang.2 

Konflik berkepanjangan juga terjadi dengan PT. Toba Pulp Lestari (PT. TPL) melalui 
konflik hutan adat di Sumatera Utara. PT. TPL mengumumkan komitmen penghentian 
pembukaan hutan pada akhir 2024, namun laporan berbagai komunitas adat menunjukkan 
bahwa tumpang tindih konsesi, pembukaan lahan, dan intimidasi masih berlanjut hingga 
tahun 2025. Putusan Pengadilan Tinggi Medan yang membebaskan Sorbatua Siallagan 
memperlihatkan bahwa persoalan ekologis tidak dilepaskan dari ketidakadilan sosial dan 
pelanggaran hak masyarakat adat.3 Dengan demikian, persoalan ekologis tidak dapat dipa-
hami hanya sebagai isu lingkungan, melainkan sebagai krisis iman dan karakter yang me-
nuntut refleksi teologis dan pedagogis gerejawi. 

Dalam penelitian ini, terdapat beberapa konsep kunci yang perlu dijelaskan sejak 
awal. Ekoteologi merujuk pada upaya teologis untuk menafsirkan relasi Allah-manusia-
ciptaan secara holistik dan etis. Sallie McFague menyebut bahwa akar persoalan ekologis 
kontemporer merupakan bentuk distorsi imajinasi teologis yang memisahkan Allah dari 
dunia dan menempatkan manusia sebagai pusat dominasi. Menurut McFague, kesadaran 
modern demikian menghasilkan cara pandang instrumental terhadap dunia, sehingga 
alam dipahami terutama sebagai objek yang tunduk pada eksploitasi manusia.4 Di sisi lain, 
ekopedagogi Kristen dipahami sebagai pendekatan pendidikan iman yang memaparkan 
peserta didik mengalami, memahami, dan menjalankan tanggung jawab ekologis berdasar-
kan visi teologis tertentu. Kerangka pedagogi Kristen Karen B. Tye, khususnya keenam 

 
1 Hans Nicholas Jong, “Deforestation in Indonesia Surged in 2024 Due to Legal Land Clearing, Report 

Finds,” Mongabay News, 10 Februari 2025, (diakses 7 September 2025), 
https://news.mongabay.com/2025/02/surge-in-legal-land-clearing-pushes-up-indonesia-deforestation-rate-in-
2024; Lihat juga: Auriga Nusantara, “Deforestation in Indonesia Surged in 2024 Due to Legal Land Clearing, 
Report Finds,” Mongabay News, dipublikasikan 10 Februari 2025, (diakses 7 September 2025), 
https://news.mongabay.com/2025/02/surge-in-legal-land-clearing-pushes-up-indonesia-deforestation-rate-in-
2024. 

2 Liputan6, “Banjir Sumatera: Longsor dan Banjir Bandang di Wilayah Sumut, Sumbar, dan Aceh.” 
Liputan6 Regional, Diperbarui 2 Desember 2025, (diakses 3 Desember 2025), 
https://www.liputan6.com/regional/read/6223441/banjir-sumatera-update-terbaru-longsor-dan-banjir-
bandang-di-wilayah-sumut-sumbar-dan-aceh. 

3 Rainforest Action Network, “Update on Intimidation and Criminalization of Indigenous 
Communities in Nagasaribu and Dolok Parmonangan,” Rainforest Action Network, diperbarui Februari 2025, 
(diakses 3 Desember 2025), https://www.ran.org. 

4 Sallie McFague, The Body of God: An Ecologycal Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1993), 3-7. 



 
 

JTGD, Vol 9, No 1, Januari 2026 
 
 

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 14 
 

 
 

aspek pendidikan iman,5 menjadi instrumen penting yang memungkinkan teologi ekologis 
diterjemahkan menjadi formasi spiritual dan praksis gereja. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengangkat relasi antara iman Kristen, isu eko-
logis, dan pendidikan Kristen. Ammirudin Zalukhu mencatat bahwa kurikulum pendidik-
an gereja masih berfokus pada kognisi dan moralitas, belum menyentuh pengalaman eko-
logis yang menumbuhkan iman.6 Posman Pangihutan dan Demsy Jura menunjukkan bah-
wa gereja belum menghubungkan ekoteologi dengan praksis pendidikan secara sistematis.7 
Penelitian lain menunjukkan bahwa spiritualitas ekologis sesungguhnya telah hidup dalam 
berbagai kearifan lokal nusantara, namun belum diintegrasikan secara efektif dalam pen-
didikan gereja. Heni Maria dkk. menegaskan bahwa spiritualitas ekologis sebenarnya telah 
hidup dalam budaya lokal Toraja, namun belum diintegrasikan dalam pendidikan Kristen.8  

McFague telah mengembangkan fondasi teologis yang kuat mengenai relasi Allah 
dan ciptaan, sedangkan Tye menawarkan kerangka pedagogis yang relevan bagi pemben-
tukan iman. Namun demikian, sejauh ini belum ada penelitian yang mengintegrasikan se-
cara sistematis teologi ekologi McFague dan pedagogi Kristen Tye untuk membangun ke-
rangka ekopedagogis yang dapat menjawab jeritan bumi Indonesia secara kontekstual. 

Gereja Indonesia membutuhkan model ekopedagogi yang tidak hanya berbasis teolo-
gi yang memadai, tetapi juga didukung pendekatan pedagogis yang mampu membentuk 
pemahaman tentang penciptaan, kesadaran ekologis, dan praksis iman. Oleh karena itu, 
penelitian ini diarahkan untuk menjawab dua pertanyaan utama, yaitu: Bagaimana teologi 
ekologis Sallie McFague menolong gereja Indonesia memahami krisis ekologis sebagai kri-
sis relasi antara manusia dan ciptaan? Serta bagaimana kerangka pedagogi Tye dapat diter-
jemahkan menjadi model ekopedagogi yang relevan bagi gereja? 

Berdasarkan pertanyaan tersebut, penelitian ini berhipotesis bahwa integrasi antara 
metafora “dunia sebagai tubuh Allah” dari McFague dan pedagogi Kristen Tye dapat 
menghasilkan suatu kerangka ekopedagogi yang transformatif, yang mampu membentuk 
spiritualitas, karakter, dan tindakan ekologis jemaat secara berkelanjutan. Kerangka ini di-
harapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pembaruan teologi dan praktik pendi-
dikan gerejawi dalam memulihkan kerusakan relasi manusia dan sesama ciptaan lainnya. 
Dengan demikian, artikel ini mengkaji teologi ekologi McFague, pedagogi Kristen Tye, pe-
nelitian-penelitian kontekstual Indonesia, dan isu ekologis aktual untuk menyusun model 
ekopedagogi bagi gereja Indonesia. Bagian berikutnya menjelaskan metode penelitian yang 
digunakan dalam kajian ini.  

Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka yang ber-
fokus pada fenomena sosial dan pengembangan teori.9 Teks-teks primer yang digunakan 
mencakup karya-karya Sallie McFague dan Karen B. Tye. Selain itu, penelitian ini juga 
menggunakan sumber-sumber primer, meliputi artikel-artikel jurnal hasil penelitian lima 

 
5 Karen B. Tye, Basics of Christian Education (St. Louis: Chalice Press, 2000), 5. 
6 Ammirudin Zalukhu, “Transformasi Ekopedagogi Kristen Melalui Ekoteologi dalam Kurikulum 

untuk Kesadarn dan Mitigasi Pemanasan Global,” Didaktikos 8, no. 1 (2025): 26-39. 
7 Posman Pangihutan dan Demsy Jura, “Ecotheology and Analysis of Christian  
Education in Overcoming Ecological Problems,” IJSOC 5, no. 1 (2022): 13-27. 
8 Heni Maria et al., “Teologi Sosial dan Lingkungan Hidup: Membangun Kesadaran Ekologis dalam 

Masyarakat Toraja Masa Kini,” Jurnal Arrabona 6, no. 1 (2023): 113-115. 
9 Nana Syaodih Sukamadinata, Metode Penelitian Pendidikan (Bandung: Rosdakarya., 2011), 94. 



	
 

R. Siadari: Ekopedagogi Kristen Berbasis… 

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 15 
 

 
 

tahun terakhir yang membahas kompleksitas ini. Prosedur penelitian meliputi: Identifikasi 
literatur teoretis mengenai teologi ekologis dan pedagogi Kristen; Analisis konseptual ter-
hadap metafora teologis McFague dan kerangka pedagogis Tye; dan Sintesis integratif un-
tuk membentuk model ekopedagogis. Secara metodologis, penelitian ini berada pada ranah 
pengembangan teori, bukan evaluasi praktik, sehingga kontribusinya terletak pada penye-
diaan kerangka konseptual yang siap diuji dalam studi empiris berikutnya. 

Pembahasan 
Sebelum perkembangan ekoteologi kontemporer seperti McFague, teologi penciptaan telah 
mengalami pergeseran penting oleh berbagai pemikir kunci. Friedrich Schleiermacher me-
mandang dunia sebagai jaringan kausal yang terus bergantung pada Allah, sehingga mem-
buka cara pandang yang lebih rasional terhadap ciptaan.10 Dietrich Bonhoeffer menegaskan 
bahwa seluruh ciptaan adalah ruang kehadiran Allah yang diberkati, sehingga mandat ma-
nusia bukan dominasi, melainkan pemeliharaan.11 Jürgen Moltmann kemudian menawar-
kan konsep zimzum dan karya Roh sebagai Spirit of Life yang menekankan bahwa Allah 
menciptakan ruang bagi dunia untuk eksis dan berkembang.12  

Selain teolog terkemuka di dunia, dalam konteks Indonesia, sejumlah teolog juga tu-
rut memperkaya diskursus teologi penciptaan dengan perspektif kontekstual yang relevan 
bagi isu ekologis. Joas Adiprasetya menegaskan bahwa seluruh realitas hidup dalam kemu-
rahan Allah yang merelasikan diri dengan seluruh ciptaan.13 Robert Patannang Borrong 
memahami penciptaan sebagai ruang kehadiran Allah yang diberkati, bahkan sebagai ‘sa-
kramen alam’ yang menghadirkan harmoni kosmik dan pujian bagi Sang Pencipta.14 
Selanjutnya Nindyo Sasongko, juga menekankan bahwa seluruh ciptaan bergerak menuju 
kepenuhan Kristus.15 

Perkembangan gagasan para teolog tersebut menunjukkan pergeseran penting dari 
teologi penciptaan yang bersifat metafisik menuju pemahaman yang lebih relasional, sakra-
mental, dan ekologis. Namun demikian, semua pendekatan ini masih menyisakan kebu-
tuhan akan sebuah cara pandang yang mampu membongkar imajinasi teologis manusia 
modern secara lebih radikal dalam menghadapi disorientasi ekologi global. Pada titik inilah 
kontribusi Sallie McFague menjadi signifikan karena ia tidak hanya menafsirkan ulang re-
lasi Allah dengan ciptaan melainkan menawarkan kerangka imajinatif baru melalui meta-
fora “dunia sebagai tubuh Allah.”16 

 
10 Katherine Sonderegger, “Creation,” in The Routledge Companion to Modern Christian Thought, ed. Chad 

Meister and James Beilby (London: Routledge, 2013), 135-136. 
11 Dietrich Bonhoeffer, Creation and Fall: A Theological Interpretation of Genesis 1–3 (London: SCM Press, 

1937), 34-38. 
12 Jürgen Moltmann, God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation (London: SCM Press, 1985), 9-12, 

87-88. 
13 Joas Adiprasetya, Berteologi dalam Iman: Dasar-dasar Teologi Sistematika–Konstruktif (Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2023), 63-64. 
14 Robert Patannang Borrong, “Dalam Alam sebagai Oikos Allah,” dalam Berakar dan Bertumbuh di dalam 

Dia: Buku Penghormatan Prof. Samuel Benyamin Hakh, peny. Besly J. T. Messakh (Jakarta: BPK Gunung 
Mulia, 2017), 161-162. 

15 Nindyo Sasongko, “The Christified Universe and the Vanquished Creatures,” Dialog 56, no. 1 (2017): 
61-72. 

16 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1993), viii. 



 
 

JTGD, Vol 9, No 1, Januari 2026 
 
 

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 16 
 

 
 

Ekoteologi Sallie McFague: Metafora “Dunia sebagai Tubuh Allah” 
Sallie McFague adalah seorang teolog dan profesor di Vanderbilt University, mengembang-
kan model imanen tentang Allah dan kemudian merumuskan model radikal “dunia seba-
gai tubuh Allah” untuk menjawab kebutuhan memahami transendensi. Ia ingin membuka 
cara baru melihat relasi Allah dengan dunia.17 Ia menegaskan bahwa metafora teologis (ima-
ginative consciousness) berperan penting membentuk kesadaran ekologis untuk memandang 
bumi sebagai realitas sakral. Metafora tradisional seperti “Tuhan sebagai raja” atau “Tuhan 
sebagai penguasa,” menurutnya, telah menciptakan pola relasi dominatif, sehingga secara 
tidak sadar merembes ke dalam cara manusia memperlakukan ciptaan.18 

Sehubungan dengan hal itu, McFague menghadirkan metafora alternatif yaitu “dunia 
sebagai tubuh Allah” (world as God’s body) untuk membongkar imajinasi dominatif manusia 
terhadap ciptaan. Cara pandang ini menolak dualisme dan menegaskan keterhubungan 
material Allah, kerentanan, dan timbal balik antara seluruh elemen kehidupan. McFague 
mengajak manusia untuk memandang dunia sebagai “situs sakramental,” tempat kehadir-
an Allah diwujudkan secara material. Implikasi moralnya, melukai dunia berarti melukai 
tubuh Allah.19 Bertolak dari pemahaman ini, bahwa spiritualitas Kristen tidak terlepas dari 
materialitas bumi, sebaliknya keterlibatan manusia dalam merawat ciptaan dalam bentuk 
partisipasi dalam kehidupan Allah. 

McFague mengembangkan gagasan bahwa sikap mencintai alam harus dilihat seba-
gai panggilan spiritual Kristen. Ia beragumen bahwa jika bagi orang Kristen Allah dikenal 
melalui Yesus, maka pelayanan Yesus kepada tubuh-tubuh yang miskin, rentan, dan tertin-
das dapat dan harus diperluas kepada alam sebagai “the new poor.” Dalam dunia yang ru-
sak secara ekologis, bumi adalah tubuh yang menderita akibat ketidakadilan manusia, se-
hingga kasih inkarnasional Yesus mati merangkul ciptaan non-manusia. Ia menjabarkan ti-
ga cara pelayanan Yesus yang dapat diperluas, antara lain: Deconstructive, yaitu lewat per-
umpamaan membongkar hierarki sosial; kita juga harus membongkar hierarki manusia di 
atas alam; Reconstructive, lewat kisah-kisah penyembuhan. Yesus menunjukkan keselamat-
an berkaitan dengan kesehatan tubuh, sehingga kerusakan ekosistem adalah penghinaan 
terhadap kehendak Allah; dan Prospective, lewat praktik makan bersama para tersisih, 
Yesus menegaskan solidaritas dengan tubuh-tubuh yang lapar, yang menjadi gambaran 
awal perjamuan eskatologis di mana seluruh ciptaan dipulihkan.20  

Pendekatan ini sangat relevan bagi konteks Indonesia yang berada dalam situasi eko-
logis yang genting. Ia menolong gereja membentuk pola hidup ugahari dan berkelanjutan. 
Sesuatu yang masih jauh dari praktik sehari-hari, baik dalam keluarga, gereja, maupun ru-
ang publik, mulai dari menghargai makanan, mengolah sampah, hingga memperlakukan 
ciptaan lain sebagai subjek yang bernilai. Memaknai pemikiran McFague, spiritualitas Kris-
ten diarahkan kembali pada tubuh-tubuh yang menderita, sehingga gereja memiliki dasar 
untuk mengasihi dan memulihkan ciptaan sebagai bagian dari pelayanan. 

Pemikiran McFague diperkaya Elizabeth A. Johnson mengembangkan dimensi sote-
riologi bagi teologi ekologis melalui deep incarnation. Johnson menafsirkan inkarnasi seba-

 
17 McFague. 
18 Sallie McFague, Models of God: Theology for an Ecological, Nuclear Age (Philadelphia: Fortress Press, 

1987), 28-31, 67. 
19 McFague, The Body of God, 17-21, 29-31. 
20 Sallie McFague, Super, Natural Christians: How we should love nature (London: SCM Press, 1997), 9–15. 



	
 

R. Siadari: Ekopedagogi Kristen Berbasis… 

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 17 
 

 
 

gai tindakan Allah yang memasuki jaringan kehidupan material,21 sehingga solidaritas ilahi 
tidak hanya menyentuh manusia, tetapi seluruh realitas akibat dosa struktural manusia.22 
Pandangan ini memberikan kedalaman teologis bagi metafora McFague: “Jika dunia adalah 
tubuh Allah, maka pemulihan ciptaan merupakan bagian dari karya keselamatan. Pendi-
dikan Kristiani harus menumbuhkan sensibilitas terhadap penderitaan kosmik, yaitu jerit-
an seluruh makhluk yang ikut mengalami dampak struktur dosa manusia. 

Dalam konteks Indonesia, Paulus Sugeng Widjaja memperluas perspektif relasional 
melalui etika ekologis berbasis panenteisme. Ia menolak etika terpilah (split ethics) yang me-
nempatkan manusia sebagai entitas superior atas ciptaan lain dan menegaskan bahwa selu-
ruh ciptaan memiliki nilai intrinsik karena berada di dalam Kristus dan ditopang oleh-Nya 
(Kol. 1:16-17).23 Pendekatan ini menghubungkan refleksi teologis global dengan pergumul-
an ekologis lokal, yaitu relasi adil dengan ciptaan merupakan bagian ketaatan kepada 
Kristus. Dalam kerangka pedagogis, pandangan Widjaja meneguhkan perlunya pendidik-
an iman yang tidak hanya membentuk moralitas individu, tetapi juga kesadaran sosial-eko-
logis yang membangun relasi setara sesama subjek ciptaan.24  
Pedagogi Kristen Karen B. Tye: Pendidikan sebagai Proses Komunal dan Praksis 
Karen B. Tye, seorang pakar pendidikan Kristiani dan profesor Christian Education, mene-
kankan bahwa pendidikan iman merupakan proses komunal, holistik, dan berbasis penga-
laman, yang mencakup enam aspek integral: konsep pendidikan, tujuan, konteks, kuriku-
lum, peserta didik, serta proses dan metode. Itulah yang menjadi dasar dan fondasi yang 
diperlukan dalam mengembangkan pendidikan Kristiani yang dinamis dan membina 
praksis hidup umat.25 Pertama, Tye menekankan bahwa pendidikan Kristiani harus dipa-
hami secara luas dan mencakup empat dimensi, yaitu religious instruction, socialization, per-
sonal development, dan liberation. Sebab, menurutnya, hanya definisi yang luas dan integratif 
yang memungkinkan gereja membangun pelayanan pendidikan yang kuat, vital, dan efek-
tif. Tye juga menyebutkan bahwa pendidikan Kristiani selalu multidimensional.26  

Kedua, pendidikan Kristiani harus digerakkan oleh tujuan yang jelas dan berakar pa-
da misi Injil, sebab pendidikan ibarat kompas yang membentuk spiritualitas dan tindakan 
etis naradidik. Pendidikan Kristiani pun harus digerakkan oleh tujuan yang jelas dan bera-
kar pada misi Injil.27 Ketiga, gereja selalu mengajar melalui konteksnya. Segala sesuatu, sia-
pa yang memimpin, siapa yang disambut, bagaimana ruang diatur, bagaimana anak-anak 
diperlakukan, hingga pola relasi sehari-hari, semuanya menjadi ruang formasi iman.28 Ke-
empat, konten pendidikan Kristiani bukan daftar materi atau buku pelajaran, tetapi seluruh 
pengetahuan, sikap, dan praktik hidup yang dibentuk melalui keseluruhan hidup gereja di 
dalam Kristus. Konten termuat dalam setiap ibadah, relasi, pelayanan, keputusan liturgis, 
dan pengalaman komunitas yang harus ditentukan secara sadar oleh tiap jemaat sesuai 
konteksnya.29 

 
21 Elizabeth A. Johnson, Ask the Beasts (London: Bloomsbury, 2014), 192-198. 
22 Elizabeth A. Johnson, Creation and the Cross (Maryknoll: Orbis, 2018), xi-xii. 
23 Paulus Sugeng Widjaja, “Apakah Aku Penjaga Saudaraku?” Gema Teologika 3, no. 2 (2018): 169-173. 
24 Widjaja. 
25 Tye, Basics of Christian Education, 5. 
26 Tye, 8-14. 
27 Tye, 20-21. 
28 Tye, 30-32. 
29 Tye, 48-52. 



 
 

JTGD, Vol 9, No 1, Januari 2026 
 
 

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 18 
 

 
 

Kelima, memahami manusia dalam pendidikan gereja tidak cukup dengan melihat 
kategori umum atau kelompok umur; setiap orang adalah unik dan harus dipahami mela-
lui berbagai “lensa” yang menyingkapkan kompleksitas dirinya. Pendidik gereja perlu me-
lihat manusia melalui empat perspektif, sebagai berikut: biologis, psikologis, kultural, dan 
teologis agar dapat memahami siapa mereka, apa yang mereka hadapi, dan bagaimana me-
reka bertumbuh serta belajar.30 Keenam, Tye tidak menawarkan satu proses baku untuk se-
mua jemaat, tetapi mengajak gereja memikirkan kualitas-kualitas penting yang harus hadir 
dalam proses pembelajaran. Setiap rancangan pembelajaran harus bersifat aktif, reflektif, 
dan berbasis pengalaman.31 

Keseluruhan gagasan Tye memperlihatkan bahwa pendidikan Kristiani merupakan 
formasi iman yang luas, multidimensional, kontekstual, dan sangat bergantung pada cara 
gereja memahami manusia serta merancang proses belajar aktif dan reflektif. Jika pendi-
dikan Kristiani sungguh-sungguh mencakup seluruh kehidupan jemaat, baik dari relasi, 
praktik ibadah, keputusan liturgis, hingga pengalaman keseharian. Maka, gereja tidak da-
pat mengabaikan dimensi-dimensi kehidupan yang kini paling mendesak. Bila gereja ber-
tanggung jawab membentuk murid Kristus dalam seluruh aspek keberadaan, maka for-
masi iman harus pula menyiapkan umat untuk hidup sebagai bagian dari ciptaan, merawat 
bumi, dan menghidupi Injil secara ekologis dalam konteks dua yang terluka. Dengan demi-
kian, pembahasan berikutnya akan menyoroti mengapa dan bagaimana pendidikan Kristi-
ani perlu diperkaya oleh teologi ekologi sebagai bagian integral dari misi pembentukan 
naradidik masa kini.  

Sebagaimana seperti yang telah dipaparkan di bagian pendahuluan, penelitian-pe-
nelitian terdahulu telah menunjukkan bahwa hubungan antara pendidikan Kristen dan isu 
ekologis masih belum terjalin utuh. Kurikulum gereja masih lebih menyasar kognitif dan 
moralistik, belum diterapkan pada praksis pedagogis. Lebih jauh lagi, belum banyak desain 
pendidikan yang menggali nilai kearifan ekologis lokal.  

Pedagogi ekologis Kristen di Indonesia akan lebih relevan bila berdialog dengan ke-
arifan lokal, seperti praktik Sasi di Maluku, yakni aturan adat berupa pembatasan peman-
faatan sumber daya pada periode tertentu demi keberlanjutan ekologi dan keseimbangan 
sosial. Pelanggaran terhadap Sasi dipahami bukan hanya merusak alam, tetapi juga memu-
tus relasi dengan Allah dan komunitas. Tradisi ini berfungsi sebagai pedagogi sosial-spiri-
tual: generasi muda belajar menahan diri, menghargai ciptaan, dan menghidupi solidaritas 
komunitas.32 Dengan demikian, Sasi dan berbagai kebijaksanaan lokal lainnya dapat dipa-
hami sebagai praksis pedagogi ekologis. 

Temuan-temuan ini menunjukkan bahwa gereja-gereja di Indonesia memiliki potensi 
besar untuk mengembangkan ekopedagogi yang kontekstual. Kekuatan integrasi antara 
teologi ekologis dan model pendidikan iman yang relevan bila diintegrasikan secara siste-
matis. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi antara teologi ekologis Sallie 
McFague dan pedagogi Kristen Karen B. Tye menghasilkan suatu kerangka ekopedagogi 
Kristen yang bukan hanya koheren secara teologis, tetapi juga aplikatif secara pedagogis 
dalam konteks gereja Indonesia. Integrasi ini menjawab kesenjangan literatur yang telah 

 
30 Tye, 68-75. 
31 Tye, 89-93. 
32 Nancy Novitra Souisa, “Menghargai Hidup Bersama, Mengelola Lingkungan Berkelanjutan,” dalam 

Teologi Tanah: Perspektif Kristen terhadap Ketidakadilan Sosio-ekologis di Indonesia, peny. Zakaria J. 
Ngelow dan Lady Paula R. Mandalika (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2015), 55–63. 



	
 

R. Siadari: Ekopedagogi Kristen Berbasis… 

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 19 
 

 
 

diidentifikasi sebelumnya, yaitu belum adanya model pendidikan iman yang secara simul-
tan menggabungkan spiritualitas ekologis, imajinasi teologis, praksis pedagogis, dan kon-
teks budaya. Oleh karena itu, bagian ini menganalisis secara mendalam dua temuan utama: 
pertama, pemetaan teologis mengenai relasi manusia–ciptaan dalam metafora McFague 
dan kedua, relevansi pedagogi Kristen Tye untuk membangun model ekopedagogi yang 
kontekstual. Kedua bidang ini kemudian dipadukan untuk menghasilkan model ekopeda-
gogi Kristen yang responsif. 
Relasi Manusia-Ciptaan dalam Metafora Tubuh Allah 
Temuan pertama memperlihatkan bahwa metafora “dunia sebagai tubuh Allah” merupa-
kan perangkat imajinatif yang memiliki daya transformatif untuk menolong manusia me-
mahami ciptaan. Dalam kerangka McFague, metafora bukan sekadar ornamen retoris, te-
tapi struktur konseptual yang membentuk cara kita melihat realitas dan bertindak di da-
lamnya.33 Tubuh bukan hanya gambaran fisiologis, melainkan narasi teologis yang menya-
takan bahwa ciptaan berada dalam kehadiran Allah. Tubuh menandai kedekatan, keren-
tanan, keterbatasan, dan saling ketergantungan, sehingga metafora tubuh Allah menuntut 
sikap hormat dan belas kasih terhadap ciptaan.34 

Pemahaman ini memiliki implikasi pedagogis yang signifikan. Jika dunia dipahami 
sebagai tubuh Allah, maka pendidikan iman harus mengasah kepekaan batin peserta didik 
untuk mengenali kehadiran Allah dalam materialitas bumi. Dengan kata lain, pembentuk-
an iman tidak dapat dipisahkan dari pembentukan kesadaran ekologis. Model pembelajar-
an yang hanya menekankan dimensi spiritual yang abstrak berisiko menghasilkan spiritu-
alitas yang terlepas dari kehidupan material dan ekologis. McFague mengingatkan bahwa 
krisis ekologi adalah akibat dari cara pandang yang memisahkan Allah dari dunia, serta tu-
buh dari spiritualitas.35 Oleh sebab itu, pemulihan relasi dengan ciptaan dapat dimulai dari 
pemulihan imajinasi teologis melalui pendidikan iman. 
Relevansi Teori Pedagogi Kristen Tye bagi Ekopedagogi 
Temuan penelitian kajian pedagogi Kristen Tye menyediakan struktur konseptual yang pa-
ling memadai untuk menerjemahkan teologi ekologis ke dalam pembelajaran iman. Tye 
memandang pendidikan Kristen sebagai proses hidup bersama dalam komunitas yang di-
bentuk oleh narasi iman, pengalaman, dan praksis.36 Konsep pendidikan sebagai pemben-
tukan identitas komunitas iman memungkinkan gereja menempatkan relasi ekologis seba-
gai bagian dari identitas Kristen. Kemudian, tujuan pendidikan Kristen menurut Tye ada-
lah membentuk murid yang hidup dalam kasih dan keadilan. Dua nilai yang selaras de-
ngan panggilan ekologis dalam teologi McFague dan Johnson. Konteks pendidikan yang 
mencakup budaya, alam, dan kehidupan sehari-hari memberikan ruang bagi gereja Indo-
nesia untuk memasukkan kearifan lokal yang memiliki basis spiritualitas ekologis. 

Lebih lanjut, kurikulum yang berpusat pada narasi karya Allah dapat diperluas un-
tuk mencakup narasi ekologis Alkitab dan pengalaman ekologis umat. Pemahaman peserta 
didik sebagai makhluk holistik memperkuat argumen bahwa pendidikan iman harus meli-
batkan tubuh, pengalaman inderawi, dan praksis ekologis yang konkret, bukan hanya pe-
mahaman kognitif. Setiap proses dan metode pembelajaran yang dialogis dan berbasis pe-

 
33 McFague, Models of God, 7.  
34 McFague, The Body of God, 20-22. 
35 McFague, 21. 
36 Tye, Basics of Christian Education, 95. 



 
 

JTGD, Vol 9, No 1, Januari 2026 
 
 

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 20 
 

 
 

ngalaman (experiential learning) memungkinkan peserta didik belajar melalui keterlibatan 
langsung dalam kegiatan ekologis seperti merawat tanaman, melakukan audit lingkungan, 
atau mengikuti liturgi berbasis alam. Dengan demikian, kerangka Tye memberikan struk-
tur pedagogis yang memungkinkan teologi ekologis diterjemahkan ke dalam pembelajaran 
iman yang transformatif. 
Strategi Praktis Ekopedagogi bagi Gereja dan Pendidikan Kristen di Indonesia 
Teologi metaforis McFague tidak dimaksudkan untuk berhenti pada level imajinasi, namun 
menjadi habitus komunitas. Hans Jonas menekankan bahwa etika ekologis menuntut tin-
dakan nyata dalam kehidupan komunitas. Ia mendorong gereja untuk menyusun langkah-
langkah praktis, seperti merancang liturgi yang mengintegrasikan simbol-simbol alam dan 
doa bagi bumi, mengembangkan pembelajaran Sekolah Minggu yang menumbuhkan tang-
gung jawab ekologis melalui narasi Alkitab, membentuk komunitas urban farming guna 
memperkuat kemandirian pangan yang berkelanjutan, serta terlibat dalam advokasi bagi 
masyarakat adat yang berjuang mempertahankan kelestarian lingkungan.37 

Lebih detail tentang pedagogi dalam liturgi, Rasid Rachman menjelaskan bahwa da-
lam tradisi gereja, kalender liturgi sejak awal lahir dari keterhubungan gereja dengan siklus 
alam (pergantian musim, peredaran matahari, dan bulan) yang dimaknai sebagai ritme spi-
ritual yang berulang dan berpusat pada Kristus. Ritme spiral ini membentuk habitus kese-
lamatan melalui siklus temporale dan sanctorale, di mana umat tidak sekadar mengingat, te-
tapi menghadirkan kembali karya Allah dalam kehidupan komunal.38 Dalam kerangka pe-
dagogi Kristen Tye, repetisi, ritme, dan pengalaman tubuh dalam liturgi merupakan proses 
pembelajaran iman yang bekerja sebagai “kurikulum implisit” gereja. Ritme liturgi itu sen-
diri bersumber dari dinamika alam; ia menjadi ruang pedagogis yang membentuk kepe-
kaan ekologis: umat belajar menghayati ciptaan bukan sebagai latar, tetapi sebagai bagian 
dari narasi keselamatan Allah. Dengan demikian, kalender liturgi menjadi instrumen eko-
pedagogi yang menyatukan pembentukan iman, spiritualitas ekologis, dan praktik komu-
nitas secara embodied.  

Haskarlianus Pasang menegaskan bahwa perubahan ekologis berkelanjutan membu-
tuhkan transformasi gaya hidup yang dimulai dari institusi pendidikan, baik keluarga, ge-
reja, sekolah, hingga lembaga profesional. Mengacu pada De Vos dkk., Pasang mendorong 
tindakan praksis yang dapat dilakukan sekolah, seperti melibatkan siswa dalam pengam-
bilan keputusan kurikulum, meninjau muatan pembelajaran yang memengaruhi sikap ter-
hadap alam, membuka program studi lingkungan hidup, serta menyelenggarakan proyek 
konkret seperti taman sekolah, sistem daur ulang, penelitian energi terbarukan, dan pro-
gram pemberdayaan masyarakat.39 

Lebih jauh, sekolah-sekolah teologi memiliki tanggung jawab memperlengkapi calon 
pendeta dan pelayan gereja dengan kompetensi ekoteologis dan pedagogis yang memadai. 
Kurikulum teologi yang memasukkan ekoteologi dan studi lingkungan memungkinkan ge-

 
37 Hans Jonas, The Imperative of Responsibility: In Search of an Ethics for the Technological Age (Chicago: 

University of Chicago Press, 1984), 28.  
38 Rasid Rachman, Hari Raya Liturgi: Sejarah dan Pesan Pastoral Gereja (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2022), 39-41. 
39 Haskarlianus Pasang, Mengasihi Lingkungan: Bagaimana Orang Kristen, Keluarga dan Gereja 

Mempraktikkan Kebenaran Firman Tuhan untuk Menjadi Jawaban atas Krisis Ekologi dan Perubahan Iklim di Bumi 
Indonesia (Perkantas: Divisi Literatur, 2011), 205-206. 



	
 

R. Siadari: Ekopedagogi Kristen Berbasis… 

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 21 
 

 
 

reja memiliki pemimpin yang peka terhadap jeritan bumi sebagai persoalan teologis dan 
pastoral, bukan sekadar isu sosial atau teknis.40 

Tidak menutup kemungkinan juga inisiatif-inisiatif lokal, seperti pengembangan hu-
tan makanan oleh seorang bibelvrouw di Siborongborong. Implikasi ini memperlihatkan 
bahwa tindakan ekologis bukan hanya mungkin, tetapi merupakan ekspresi konkret dari 
spiritualitas dan pelayanan Kristen di tingkat akar rumput. Praktik semacam ini mencer-
minkan esensi ekopedagogi: menyatukan kesadaran teologis, tindakan komunal, dan pem-
bentukan habitus ekologis. Dengan demikian, implikasi praktis dari ekopedagogi berbasis 
metafora tubuh Allah dan pedagogi Kristen Tye tidak hanya berupa program tambahan, 
tetapi pembalikan orientasi pembelajaran iman yang menempatkan relasi manusia-ciptaan 
sebagai bagian integral dari pemuridan Kristen. Gereja dipanggil untuk tidak hanya meng-
ajarkan iman, tetapi juga membentuk cara hidup baru yang memulihkan relasi dengan 
Allah melalui pemulihan relasi dengan bumi. 

Kesimpulan 
Penelitian ini menunjukkan bahwa krisis ekologis di Indonesia tidak dapat dipahami se-
bagai persoalan lingkungan semata, tetapi sebagai gejala keretakan relasi yang berakar pa-
da imajinasi teologis yang keliru dan formasi gerejawi yang belum memadai. Melalui meta-
fora “dunia sebagai tubuh Allah,” Sallie McFague menawarkan kerangka teologis yang 
membongkar paradigma dominatif manusia dan membentuk cara pandang baru tentang 
ciptaan sebagai ruang kehadiran Allah.  

Di sisi lain, pedagogi Kristen Karen B. Tye menyediakan struktur konseptual yang 
memungkinkan visi teologis tersebut diterjemahkan secara konkret dalam pendidikan 
iman. Teori pedagogi Tye membuka ruang bagi gereja untuk membentuk spiritualitas eko-
logis yang embodied, dialogis, dan holistik. Integrasi McFague dan Tye menghasilkan ke-
rangka ekopedagogi Kristen yang tidak hanya koheren secara teologis tetapi juga aplikatif 
secara pedagogis, yaitu membentuk kesadaran ekologis melalui imajinasi teologis yang ba-
ru, mempraktikkan relasi setara dengan ciptaan, dan mengembangkan habitus ekologis 
melalui pengalaman komunitas, liturgi, serta praktik-praktik gerejawi yang berkelanjutan. 
Oleh karena itu, ekopedagogi Kristen bukan sekadar program tambahan, melainkan orien-
tasi pembelajaran iman yang memulihkan hubungan manusia dengan Allah melalui pemu-
lihan relasi dengan bumi.  

Model integratif ini memberikan kontribusi teoretis bagi teologi dan pendidikan Kris-
ten, serta membuka jalan bagi studi-studi empiris yang dapat menguji efektivitas imple-
mentasinya dalam konteks gereja Indonesia. Studi ini berkontribusi pada tataran konsep-
tual, sehingga perlu dilakukan penelitian selanjutnya untuk menguji model ekopedagogi 
ini secara empiris dalam berbagai konteks gereja Indonesia. Penelitian tindakan (action 
research) dapat menilai bagaimana integrasi McFague-Tye memengaruhi pemahaman 
iman, sikap ekologis, dan praktik hidup jemaat. Selain itu, kajian interdisipliner antara teo-
logi, pendidikan, ekologi, dan kearifan lokal Nusantara dapat memperluas model ini agar 
semakin kontekstual dan relevan. 

 
40 Pasang, 206-207. 



 
 

JTGD, Vol 9, No 1, Januari 2026 
 
 

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 22 
 

 
 

Referensi 
Adiprasetya, Joas. Berteologi dalam Iman: Dasar-Dasar Teologi Sistematika–Konstruktif. 

Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2023. 
Auriga Nusantara. "Deforestation in Indonesia Surged in 2024 Due to Legal Land 

Clearing, Report Finds." Mongabay News, February 10, 2025. Accessed September 7, 
2025. https://news.mongabay.com/2025/02/surge-in-legal-land-clearing-pushes-up-
indonesia-deforestation-rate-in-2024. 

Bonhoeffer, Dietrich. Creation and Fall: A Theological Interpretation of Genesis 1–3. London: 
SCM Press, 1937. 

Borrong, Robert Patannang. "Dalam Alam sebagai Oikos Allah." In Berakar dan Bertumbuh 
di dalam Dia: Buku Penghormatan Prof. Samuel Benyamin Hakh, edited by Besly J. T. 
Messakh, 161-162. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2017. 

Johnson, Elizabeth A. Ask the Beasts. London: Bloomsbury, 2014. 
———. Creation and the Cross. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2018. 
Jonas, Hans. The Imperative of Responsibility: In Search of an Ethics for the Technological Age. 

Chicago: University of Chicago Press, 1984. 
Jong, Hans Nicholas. "Deforestation in Indonesia Surged in 2024 Due to Legal Land 

Clearing, Report Finds." Mongabay News, February 10, 2025. Accessed September 7, 
2025. https://news.mongabay.com/2025/02/surge-in-legal-land-clearing-pushes-up-
indonesia-deforestation-rate-in-2024. 

Liputan6. "Banjir Sumatera: Longsor dan Banjir Bandang di Wilayah Sumut, Sumbar, dan 
Aceh." Liputan6 Regional, December 2, 2025. Accessed December 3, 2025. 
https://www.liputan6.com/regional/read/6223441/banjir-sumatera-update-terbaru-
longsor-dan-banjir-bandang-di-wilayah-sumut-sumbar-dan-aceh. 

Maria, Heni, et al. "Teologi Sosial dan Lingkungan Hidup: Membangun Kesadaran 
Ekologis dalam Masyarakat Toraja Masa Kini. "Jurnal Arrabona 6, no. 1 (2023): 113-
115. 

McFague, Sallie. The Body of God: An Ecological Theology. Minneapolis: Fortress Press, 1993. 
———. Models of God: Theology for an Ecological, Nuclear Age. Philadelphia: Fortress Press, 

1987. 
———. Super, Natural Christians: How We Should Love Nature. London: SCM Press, 1997. 
Moltmann, Jürgen. God in Creation: An Ecological Doctrine of Creation. London: SCM Press, 

1985. 
Pangihutan, Posman, and Demsy Jura. "Ecotheology and Analysis of Christian Education 

in Overcoming Ecological Problems." IJSOC 5, no. 1 (2022): 13-27. 
Pasang, Haskarlianus. Mengasihi Lingkungan: Bagaimana Orang Kristen, Keluarga dan Gereja 

Mempraktikkan Kebenaran Firman Tuhan untuk Menjadi Jawaban atas Krisis Ekologi dan 
Perubahan Iklim di Bumi Indonesia. Perkantas: Divisi Literatur, 2011. 

Rachman, Rasid. Hari Raya Liturgi: Sejarah dan Pesan Pastoral Gereja. Jakarta: BPK Gunung 
Mulia, 2022. 

Rainforest Action Network. "Update on Intimidation and Criminalization of Indigenous 
Communities in Nagasaribu and Dolok Parmonangan." Rainforest Action Network, 
February 2025. Accessed December 3, 2025. https://www.ran.org. 

Sasongko, Nindyo. "The Christified Universe and the Vanquished Creatures." Dialog 56, 
no. 1 (2017): 61-72. 

https://news.mongabay.com/2025/02/surge-in-legal-land-clearing-pushes-up-indonesia-deforestation-rate-in-2024
https://news.mongabay.com/2025/02/surge-in-legal-land-clearing-pushes-up-indonesia-deforestation-rate-in-2024
https://news.mongabay.com/2025/02/surge-in-legal-land-clearing-pushes-up-indonesia-deforestation-rate-in-2024
https://news.mongabay.com/2025/02/surge-in-legal-land-clearing-pushes-up-indonesia-deforestation-rate-in-2024
https://www.liputan6.com/regional/read/6223441/banjir-sumatera-update-terbaru-longsor-dan-banjir-bandang-di-wilayah-sumut-sumbar-dan-aceh
https://www.liputan6.com/regional/read/6223441/banjir-sumatera-update-terbaru-longsor-dan-banjir-bandang-di-wilayah-sumut-sumbar-dan-aceh
https://www.ran.org/


	
 

R. Siadari: Ekopedagogi Kristen Berbasis… 

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 23 
 

 
 

Sonderegger, Katherine. "Creation." In The Routledge Companion to Modern Christian 
Thought, edited by Chad Meister and James Beilby, 135-136. London: Routledge, 
2013. 

Souisa, Nancy Novitra. "Menghargai Hidup Bersama, Mengelola Lingkungan 
Berkelanjutan." In Teologi Tanah: Perspektif Kristen terhadap Ketidakadilan Sosio-Ekologis 
di Indonesia, edited by Zakaria J. Ngelow and Lady Paula R. Mandalika, 55–63. 
Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2015. 

Sukamadinata, Nana Syaodih. Metode Penelitian Pendidikan. Bandung: Rosdakarya, 2011. 
Tye, Karen B. Basics of Christian Education. St. Louis: Chalice Press, 2000. 
Widjaja, Paulus Sugeng. "Apakah Aku Penjaga Saudaraku?" Gema Teologika 3, no. 2 (2018): 

169-173. 
Zalukhu, Ammirudin. "Transformasi Ekopedagogi Kristen Melalui Ekoteologi dalam 

Kurikulum untuk Kesadaran dan Mitigasi Pemanasan Global." Didaktikos 8, no. 1 
(2025): 26-39. 

 
 
 


