[i[D]l.JRNAL TEOLOGI GRACIA DEO
"~ Volume 9, No. 1, Januari 2026 (24-37) e-ISSN 2655-6863

Reorientasi Eksistensi Manusia dalam Terang
Missio Dei bagi Pendidikan Kristiani

Aldrik Christian Prayfanca Ginting!, Nurmalia Pardede?, Herman Poroe?
123Gekolah Tinggi Teologi Internasional Harvest, Tangerang
Correspondence: aldrikginting@gmail.com

Abstract: Christian education often succeeds in transmitting knowledge but frequently fails to guide
learners toward understanding the meaning of their existence before God. Many learning processes
stop at cognitive and moral achievements without nurturing awareness of the calling to live within
God’s mission. The core issue arises from a view that separates humans from their relationship with
the Creator, leading to an autonomous understanding of meaning. Reorientation is needed by
placing human existence in the light of the Missio Dei so that life is understood as participation in
God'’s work of reconciliation and restoration. This study integrates missional theology, human exis-
tence, and Christian education to formulate an educational direction that shapes persons who ac-
tively participate in God’s mission. The analysis shows the need for a shift from academically-orien-
ted education toward development that engages the mind, affections, and will. Educational success
is measured not merely by knowledge but by lived faith, just relationships, a spirit of reconciliation,
and involvement in communal restoration. Missio Dei, therefore, is not simply part of the curriculum
but the foundation of the entire learning process. Christian education, rooted in the Missio Dei, directs
human existence from self-orientation toward faithfulness to God and meaningful participation in
God’s restorative work in the world.

Abstrak: Pendidikan Kristiani sering berhasil mentransmisikan pengetahuan tetapi kerap gagal me-
nuntun manusia memahami makna keberadaannya di hadapan Allah. Banyak proses belajar ber-
henti pada capaian kognitif dan moral tanpa menumbuhkan kesadaran panggilan untuk hidup da-
lam misi Allah. Akar persoalan terletak pada pandangan yang memisahkan manusia dari relasi de-
ngan Sang Pencipta, sehingga makna hidup dipahami secara otonom. Reorientasi diperlukan de-
ngan menempatkan eksistensi manusia dalam terang Missio Dei agar hidup dilihat sebagai partisi-
pasi dalam karya pendamaian dan pemulihan ciptaan. Kajian ini mengintegrasikan teologi misi, ek-
sistensi manusia, dan pendidikan Kristiani untuk merumuskan arah pendidikan yang membentuk
manusia sebagai pribadi yang terlibat dalam misi Allah. Analisis menunjukkan perlunya pergeseran
dari pendidikan berorientasi akademik menuju pembentukan yang melibatkan akal, afeksi, dan ke-
hendak. Keberhasilan pendidikan tidak hanya diukur dari pengetahuan, tetapi dari iman yang dija-
lani, relasi yang adil, semangat rekonsiliasi, dan keterlibatan dalam pemulihan kehidupan bersama.
Dengan demikian Missio Dei bukan sekadar bagian kurikulum, melainkan dasar seluruh proses be-
lajar. Pendidikan Kristiani yang berakar pada Missio Dei menuntun manusia dari orientasi diri me-
nuju kesetiaan kepada Allah dan partisipasi nyata dalam karya pemulihan dunia.

Keywords:  Christian education, curriculum Christian education, human existence,
(Kata kunci) missio Dei, eksistensi manusia, kurikulum pendidikan Kristiani,

pendidikan Kristiani,

DOI: https://doi.org/10.46929/graciadeo.v9i1.310

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 24


https://doi.org/10.46929/graciadeo.v9i1.310

A. C. P. Ginting et al.: Reorientasi Eksistensi Manusia...

PENDAHULUAN

Pendidikan Kristiani berada dalam ketegangan mendalam antara kebutuhan pembentukan
intelektual dan kebutuhan pembentukan eksistensial manusia. Pada banyak konteks, pen-
didikan dianggap berhasil bila peserta didik mampu menguasai doktrin, teori, konsep, dan
struktur berpikir teologis. Di sisi lain, pendidikan dipandang berhasil bila peserta didik me-
nunjukkan perilaku moral yang stabil, mampu mengikuti aturan komunitas, dan mampu
menampilkan kesalehan yang dinilai pantas. Kedua fokus ini layak dihargai dan memiliki
peran dalam pertumbuhan umat. Namun keduanya tidak memadai untuk menjawab kebu-
tuhan utama pendidikan Kristiani, yaitu mengarahkan manusia kepada pemahaman jati
diri, tujuan hidup, dan partisipasi sadar dalam karya Allah. Orientasi eksistensial ini kerap
terpinggirkan. Akibatnya peserta didik dapat memiliki pengetahuan luas tentang ajaran
iman tetapi mengalami kekosongan arah dalam kehidupan.

Missio Dei memberi kerangka yang lebih dalam untuk memahami tujuan pendidikan
Kristiani. Kerangka ini menegaskan bahwa Allah adalah sumber, subjek, dan tujuan misi.
Misi bukan berangkat dari keinginan gereja untuk melakukan sesuatu. Misi berangkat dari
tindakan Allah yang mengutus dan menggerakkan sejarah menuju pemulihan ciptaan.
Bosch menegaskan misi sebagai tindakan Allah Tritunggal yang mengutus Putra dan Roh
Kudus lalu mengundang gereja untuk ikut serta.' Pemahaman ini menggugah paradigma
pendidikan. Pendidikan tidak lagi hanya mempersiapkan peserta didik agar menjadi ang-
gota gereja yang patuh atau individu yang etis tetapi mempersiapkan manusia untuk hidup
dalam arah Missio Dei. Pendidikan Kristiani harus menolong peserta didik memahami ek-
sistensi dirinya sebagai pribadi yang diutus dan dipanggil, bukan sekadar individu yang
mengumpulkan pengetahuan.

Kitab Suci memuat kisah Allah yang bermisi. Allah memanggil Abraham, memben-
tuk Israel, mengutus para nabi, menghadirkan Kristus, dan membangun gereja sebagai sak-
si Kerajaan Allah. Ini menunjukkan bahwa Missio Dei memiliki karakter naratif dan historis.
Pendidikan Kristiani yang setia pada kerangka ini perlu memampukan peserta didik mem-
baca hidupnya sebagai bagian dari cerita besar itu. Peserta didik tidak hanya mengetahui
ajaran iman tetapi juga mengerti dirinya sebagai bagian dari tindakan Allah yang sedang
berlangsung. Pemahaman eksistensial ini lebih kuat dan lebih mendalam daripada pema-
haman yang sekadar menambah wawasan atau memperbaiki perilaku.

Kesadaran ini juga muncul sebagai respons terhadap tantangan pendidikan di era
modern. Banyak penelitian menunjukkan dominasi logika teknis dalam pendidikan. Dewi
menegaskan bahwa teknosentrisme dan proses dehumanisasi dapat menekan dimensi spi-
ritual, moral, dan eksistensial peserta didik.”> Pendidikan yang berfokus pada kecepatan,
efisiensi, dan hasil terukur cenderung mengabaikan kehendak, perasaan, dan panggilan hi-
dup manusia. Pendidikan menjadi instrumen untuk memenuhi standar industri. Hal ini
menggerus kedalaman diri peserta didik. Dalam konteks gereja, bahaya ini juga hadir saat
pendidikan hanya menjadi proses administratif tanpa perhatian terhadap orientasi hidup.

Dalam diskursus teologi misi dekade terakhir, terjadi penguatan pemahaman bahwa
Missio Dei bukan hanya membingkai tindakan gereja tetapi juga membingkai identitas ma-

! David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis
Books, 1991), 389-393.

2 Erni Dewi, “Potret Pendidikan di Era Globalisasi: Teknosentrisme dan Proses Dehumanisasi,” Jurnal
Pendidikan 3, no. 1 (2019): 93-116.

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 25



JTGD, Vol 9, No 1, Januari 2026

nusia. Manusia bukan subjek netral tetapi diciptakan untuk berpartisipasi dalam karya
Allah. Ini menunjukkan bahwa eksistensi manusia pada dasarnya berorientasi pada relasi
dengan Allah. Kekosongan moral atau intelektual bukan akar masalah utama. Akar masa-
lah terletak pada keterputusan relasi dengan Allah. Pendidikan berfungsi memulihkan ori-
entasi ini.

Kierkegaard menambahkan dimensi relasional eksistensi manusia. Ia menulis bahwa
diri manusia adalah relasi yang harus berhubungan dengan sumbernya, yaitu Allah.’ Keti-
ka manusia melepaskan diri dari Allah, ia jatuh dalam keputusasaan karena ia berusaha
menjadi dasar bagi dirinya sendiri. Pendidikan Kristiani perlu memahami bahwa kesulitan
eksistensial peserta didik bukan hanya masalah kurangnya pemahaman doktrin, tetapi ju-
ga masalah arah hidup yang tidak terikat pada tujuan ilahi. Oleh sebab itu pendidikan ha-
rus memfasilitasi perjumpaan peserta didik dengan Allah yang memanggilnya. Ini bukan
perjumpaan emosional sesaat tetapi perjumpaan teologis yang membentuk arah berpikir,
arah mencintai, dan arah bertindak.

Pendidikan Kristiani kemudian harus mengintegrasikan ketiga ranah eksistensial
manusia, yaitu pikiran, hati, dan kehendak. Integrasi ini sejalan dengan gagasan James K.
A. Smith yang menegaskan bahwa manusia bukan hanya makhluk yang berpikir tetapi ju-
ga makhluk yang mengasihi.* Arah hidup manusia dibentuk oleh apa yang ia cintai. Cinta
dibentuk oleh kebiasaan dan liturgi. Karena itu pembentukan pendidikan harus melibatkan
pembiasaan yang terstruktur dan terarah agar afeksi peserta didik terbentuk selaras dengan
arah Missio Dei. Pendidikan tidak cukup memberi informasi. Pendidikan harus menata ke-
inginan.

Bevans menyoroti bahwa pertumbuhan teologis dan formasi identitas misi tidak ter-
bentuk secara instan, melainkan melalui perjalanan panjang yang melibatkan perjumpaan
lintas budaya, keterbukaan terhadap perubahan perspektif, dan kesediaan untuk dibentuk
oleh pengalaman nyata. Pengalaman ini menunjukkan bahwa orientasi hidup dibentuk bu-
kan hanya melalui isi ajaran, tetapi melalui keterlibatan aktif dalam dunia dan dialog de-
ngan realitas yang beragam. Perspektif ini memperkaya dimensi eksistensial pendidikan
Kristiani karena mengingatkan bahwa pembentukan diri berlangsung melalui dialektika
antara iman dan konteks hidup.’

Dalam konteks Indonesia, kebutuhan reorientasi eksistensial sangat mendesak. Ba-
nyak peserta didik Kristen mengalami dualisme antara iman dan kehidupan nyata. Pene-
litian Nelly menunjukkan bahwa kesenjangan ini membuat iman menjadi ruang privat
yang tidak memengaruhi keputusan hidup.® Pendidikan Kristiani dipahami sebagai satu
mata pelajaran terpisah (khusus), bukan dinamika yang membentuk arah hidup peserta di-
dik. Temuan Murdiyono dan Saputro menunjukkan bahwa kesenjangan ini membuat iman
sering terjebak sebagai ruang privat yang tidak memengaruhi keputusan hidup.” Hal ini

3 Seren Kierkegaard, The Sickness unto Death: A Christian Psychological Exposition for Upbuilding and
Awakening, ed. and trans. Howard V. Hong and Edna H. Hong (Princeton, NJ: Princeton University Press,
1980), 13-14.

*James K. A. Smith, Desiring the Kingdom: Worship, Worldview, and Cultural Formation, Cultural Liturgies
1 (Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2009), 40-63.

5 Stephen B. Bevans, Models of Contextual Theology, rev. and exp. ed. (Maryknoll, NY: Orbis Books,
2002), 7-16 https://doi.org/10.1177/2396939318790421.

¢ Eko Siswoko, Sri Wahyuni, and Nelly, “Integrating the Gap Between Faith Education and Christian
Learning in the Indonesian Context with a Christian Worldview,” 8, no. 2 (2024): 169-182.

7 Murdiyono, “Mempraksiskan Dualisme Orang Bijak dan Orang Bebal Menurut Amsal dalam
Pendidikan Agama Kristen,” Moses: Jurnal Teologi dan Kependidikan 10 (2024): 176-193.

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 26


https://doi.org/10.1177/2396939318790421

A. C. P. Ginting et al.: Reorientasi Eksistensi Manusia...

menunjukkan bahwa pendidikan Kristiani di Indonesia perlu kerangka yang lebih kokoh
agar iman tidak menjadi ruang yang terisolasi dari kehidupan para peserta didik.

Dengan demikian, pendahuluan ini menegaskan empat kebutuhan utama. Pertama,
pendidikan harus melampaui capaian kognitif dan moral. Kedua, pendidikan harus mem-
fasilitasi reorientasi eksistensial peserta didik terhadap tujuan ilahi. Ketiga, pendidikan ha-
rus berakar pada Missio Dei sebagai kerangka teologis yang menyatukan identitas, arah,
dan misi manusia. Keempat, pendidikan harus mengintegrasikan disiplin teologi misi, an-
tropologi eksistensial, dan teori pendidikan agar tujuan, isi, dan proses pembelajaran saling
menyatu. Tulisan ini berupaya menyusun kerangka yang konsisten untuk mewujudkan hal
tersebut. Kontribusi utama artikel ini adalah menawarkan model reorientasi eksistensial
berbasis Missio Dei yang menghubungkan tujuan hidup, antropologi eksistensial, dan pro-
ses pembentukan diri dalam pendidikan Kristiani.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka teologis konseptual untuk menafsirkan
gagasan inti dan menyusun integrasi teoretis antara Missio Dei, eksistensi manusia, dan
pendidikan Kristiani. Metode ini dipilih karena cocok untuk menganalisis konsep, mem-
bandingkan argumen, dan membangun kerangka teoritis baru melalui penalaran kritis, se-
bagaimana ditegaskan oleh Setran dan Wilhoit bahwa studi konseptual dapat memetakan
perkembangan teori dan menyusunnya secara sistematis.®

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui pembacaan mendalam terhadap publi-
kasi akademik yang relevan serta pencatatan ide kunci untuk keperluan analisis tematik
dan sintesis. Fokus utamanya adalah mengidentifikasi relasi logis antar konsep dan mem-
bangun integrasi yang konsisten tanpa melakukan pengumpulan data empiris.

PEMBAHASAN

Missio Dei sebagai Kerangka Teoretis Pendidikan Kristiani

Genealogi Konsep dan Perkembangan Teologis
Konsep Missio Dei pertama kali dirumuskan secara formal dalam Konferensi Misi Dunia di
Willingen sebagai respons teologis terhadap krisis misiologi pascakolonial. Karl Barth me-
letakkan fondasi teologis dengan menegaskan bahwa misi pada dasarnya adalah tindakan
Allah Tritunggal —Bapa mengutus Anak, Bapa dan Anak mengutus Roh Kudus, dan
Tritunggal mengutus gereja ke dalam dunia.® Pemahaman ini secara radikal menggeser pa-
radigma dari missio ecclesiae (misi gereja) menuju Missio Dei (misi Allah), di mana gereja bu-
kan subjek yang memiliki misi, melainkan instrumen yang berpartisipasi dalam misi yang
sudah terlebih dahulu dimulai oleh Allah.

David Bosch mengembangkan konsep ini dengan memetakan enam paradigma misi
sepanjang sejarah gereja dan menempatkan Missio Dei sebagai kerangka yang menyatukan
seluruh gerakan misi.'° Bosch menegaskan bahwa "misi bukan pertama-tama aktivitas gere-

8 David P. Setran and Donald E. Wilhoit, Spiritual Formation in Emerging Adulthood: A Practical Theology
for College and Young Adult Ministry (Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2012), 23-28,
https://doi.org/10.1177/0739891320937463.

9 Karl Barth, Church Dogmatics, vol. IV/1, ed. G.W. Bromiley dan T.F. Torrance (Edinburgh: T&T Clark,
1956), 643-644.

10 David J. Bosch, Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission (Maryknoll, NY: Orbis
Books, 2011), 389-393.

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 27


https://doi.org/10.1177/0739891320937463

JTGD, Vol 9, No 1, Januari 2026

ja, melainkan atribut Allah. Allah adalah Allah yang mengutus."!! Implikasi teologisnya
mendalam: jika Allah adalah subjek misi, maka seluruh inisiatif, tujuan, dan evaluasi misi
harus dinilai berdasarkan karakter dan kehendak Allah, bukan kepentingan institusional
gereja atau agenda budaya tertentu.

Namun perkembangan konsep Missio Dei tidak monolitik. Christopher J.H. Wright
memperluas cakupan konsep ini dengan menunjukkan bahwa seluruh narasi Alkitab, yak-
ni dari penciptaan hingga eskatologi, merupakan kisah misi Allah yang memulihkan cipta-
an.? Wright berargumen bahwa Missio Dei bukan hanya tentang penginjilan atau pendirian
gereja, tetapi tentang pemulihan kosmik yang mencakup keadilan sosial, rekonsiliasi etnis,
pemulihan ekologis, dan transformasi struktural. Pendekatan holistik ini memberikan legi-
timasi teologis bagi pendidikan Kristiani untuk melibatkan seluruh aspek kehidupan ma-
nusia, bukan hanya dimensi spiritual-individual.

Dimensi Trinitaris dan Implikasi Pedagogis

Struktur Trinitaris dari Missio Dei membawa implikasi penting bagi pendidikan Kristiani.
Allah Bapa sebagai sumber misi menegaskan bahwa tujuan pendidikan tidak dapat diten-
tukan secara otonom oleh lembaga atau budaya, melainkan harus berakar pada kehendak
Allah yang mencipta dan memanggil '3 Yesus sebagai model misi menunjukkan pola inkar-
nasional: misi terjadi melalui kehadiran yang mengambil rupa, konteks, dan bahasa pene-
rima, ini memberikan dasar teologis bagi pedagogi kontekstual yang menghormati budaya
lokal sambil tetap setia pada Injil.'* Allah Roh Kudus sebagai kuasa misi menegaskan bah-
wa transformasi sejati bukan hasil manipulasi teknis-pedagogis tetapi pekerjaan Roh yang
berdaulat—ini mengingatkan pendidik untuk bergantung pada anugerah ilahi, bukan se-
kadar metode instruksional.

Pola relasional Tritunggal juga membentuk pedagogi komunal. Jika Allah sendiri
adalah komunitas kasih dalam Tritunggal, maka pendidikan yang sejati tidak dapat bersifat
individualistis atau kompetitif.'> Pendidikan harus mencerminkan perichoresis—saling pe-
netrasi dan saling mendiami, di mana pendidik dan peserta didik terlibat dalam dialog
yang saling membentuk.

Ketegangan Kritis dan Risiko Penyalahgunaan

Meskipun Missio Dei menawarkan kerangka teologis yang kuat, konsep ini bukan tanpa ke-
tegangan. Stephen B. Bevans mengidentifikasi bahwa dalam perkembangannya, Missio Dei
mengalami polarisasi antara penekanan pada proklamasi verbal (evangelical wing) dan pe-
nekanan pada transformasi sosial (ecumenical wing).’° Ketegangan ini mencerminkan perta-
nyaan mendasar: apakah Missio Dei lebih tentang membawa jiwa kepada Kristus atau mem-
bawa shalom kepada masyarakat?

11 Bosch, 390.

12 Christopher J.H. Wright, The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative (Downers Grove, IL:
IVP Academic, 2006), 22-26, 62-67.

13 Lesslie Newbigin, The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission, rev. ed. (Grand Rapids:
Eerdmans, 1995), 29-31.

14 Stephen B. Bevans dan Roger P. Schroeder, Constants in Context: A Theology of Mission for Today
(Maryknoll, NY: Orbis Books, 2004), 348-395.

15 Miroslav Volf, After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity (Grand Rapids: Eerdmans,
1998), 191-219.

16 Stephen B. Bevans, "My Pilgrimage in Mission," International Bulletin of Mission Research 43, no. 2
(2019): 142-151, https://doi.org/10.1177/2396939318790421.

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 28


https://doi.org/10.1177/2396939318790421

A. C. P. Ginting et al.: Reorientasi Eksistensi Manusia...

Pendidikan Kristiani yang berbasis Missio Dei harus menghindari reduksi ke salah sa-
tu kutub. Di satu sisi, pendidikan yang hanya fokus pada transmisi doktrin dan konversi
personal gagal merespons panggilan Allah untuk keadilan dan pemulihan struktural. Di
sisi lain, pendidikan yang hanya fokus pada aksi sosial tanpa pembentukan spiritual berisi-
ko kehilangan akar teologis dan jatuh menjadi aktivisme sekular.!” Integrasi yang sehat me-
merlukan dialektika konstan antara kerygma (proklamasi), koinonia (persekutuan), diakonia
(pelayanan), dan martyria (kesaksian).

Lebih kritis lagi, dalam konteks postkolonial Indonesia, konsep Missio Dei perlu diba-
ca dengan kewaspadaan hermeneutis. Sejarah misi Kristen di Indonesia tidak terlepas dari
kolonialisme Belanda, di mana misi sering menjadi alat legitimasi kekuasaan kolonial.!®
Kwame Bediako dan Andrew Walls mengingatkan bahwa teologi misi Barat sering mem-
bawa asumsi superioritas budaya yang tidak disadari.’ Oleh karena itu, pendidikan Kris-
tiani Indonesia yang mengadopsi Missio Dei harus melakukan pembacaan kritis: bagaimana
memastikan bahwa Missio Dei tidak menjadi justifikasi baru untuk imperialisme spiritual
atau erasure budaya lokal?

Sungmin Kim mengusulkan bahwa Missio Dei dalam konteks Asia harus dibaca me-
lalui lensa contextual theology yang menghormati pluralitas religius dan kearifan lokal.?° Ini
berarti pendidikan Kristiani di Indonesia tidak dapat mengimpor model Barat secara men-
tah, tetapi harus melakukan teologi konstruktif yang mengartikulasikan Missio Dei dalam
bahasa, simbol, dan praktik yang bermakna bagi konteks Indonesia yang pluralistik.

Missio Dei dan Reorientasi Tujuan Pendidikan

Jika Missio Dei menjadi kerangka utama, maka tujuan pendidikan Kristiani harus direorien-
tasi dari pencapaian akademik menuju pembentukan identitas misional. Bosch menegas-
kan bahwa gereja yang hidup dalam Missio Dei adalah "sakramen keselamatan bagi dunia,"
yakni komunitas yang menunjukkan melalui keberadaannya seperti apa dunia yang dipu-
lihkan.?! Demikian pula, pendidikan Kristiani harus membentuk peserta didik menjadi tan-
da dan saksi Kerajaan Allah dalam konteks mereka.

Secara praktis, ini berarti kurikulum pendidikan Kristiani tidak dapat diorganisir se-
kadar berdasarkan disiplin teologis (biblika, sistematika, praktika) tetapi harus diorganisir
berdasarkan gerakan Missio Dei: dari penciptaan (identitas sebagai imago Dei), melalui keja-
tuhan (realitas dosa dan alienasi), menuju penebusan (rekonsiliasi dalam Kristus), dan
pengharapan eskatologis (partisipasi dalam pemulihan akhir).?

Salah satu kontribusi paling signifikan dari Missio Dei bagi pendidikan Kristiani ada-
lah menyediakan narrative framework untuk membaca Kitab Suci secara utuh. Wright me-
nunjukkan bahwa Alkitab bukan kumpulan proposisi doktrinal yang terpisah, tetapi dra-
ma lima babak: penciptaan, kejatuhan, Israel, Yesus, dan gereja—menuju babak keenam

17 Craig Van Gelder dan Dwight J. Zscheile, The Missional Church in Perspective: Mapping Trends and
Shaping the Conversation (Grand Rapids: Baker Academic, 2011), 67-89

18 Jan S. Aritonang, Sejarah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2004),
156-178.

1 Andrew F. Walls, The Missionary Movement in Christian History: Studies in the Transmission of Faith
(Maryknoll, NY: Orbis Books, 1996), 47-59; Kwame Bediako, Christianity in Africa: The Renewal of a Non-Western
Religion (Edinburgh: Edinburgh University Press, 1995), 37-54.

20 Sebastian C.H. Kim dan Kirsteen Kim, Christianity as a World Religion, 2nd ed. (London: Bloomsbury,
2016), 273-295

2 Bosch, Transforming Mission, 381.

22 Michael W. Goheen, A Light to the Nations: The Missional Church and the Biblical Story (Grand Rapids:
Baker Academic, 2011), 23-47.

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 29



JTGD, Vol 9, No 1, Januari 2026

yang adalah konsumasi eskatologis.?® Pendidikan Kristiani yang berbasis Missio Dei meno-
long peserta didik melihat diri mereka sebagai aktor dalam drama yang sedang berlang-
sung, bukan sekadar pengamat dari cerita yang sudah selesai.

Implikasinya adalah hermeneutika Alkitab dalam pendidikan tidak dapat berhenti
pada eksegesis historis-gramatikal, tetapi harus melangkah ke appropriasi misional: apa
yang Allah lakukan dalam teks ini, dan bagaimana kita dipanggil berpartisipasi dalam tin-
dakan yang sama di konteks kita?** Misalnya, ketika membaca narasi Eksodus, pertanya-
annya bukan hanya "apa yang terjadi pada Israel di Mesir?" tetapi "bagaimana Allah yang
membebaskan Israel juga memanggil kita untuk terlibat dalam pembebasan orang-orang
yang tertindas di Indonesia hari ini?"

Pendekatan ini mentransformasi studi Alkitab dari latihan kognitif menjadi praktik
formasi spiritual dan misional. Peserta didik tidak hanya mempelajari teks tetapi dibentuk
oleh teks untuk menjadi bagian dari narasi misi Allah. Ini sejalan dengan konsep Scripture
as script yang dikembangkan oleh Samuel Wells dan N.T. Wright: Alkitab bukan manual
instruksi tetapi skrip drama yang mengundang kita untuk berimprovisasi dengan setia da-
lam babak kita sendiri.?>

Missio Dei menyediakan kerangka teologis yang kokoh untuk mereorientasi pendi-
dikan Kristiani dari transmisi pengetahuan menuju pembentukan identitas misional. Struk-
tur Trinitarisnya memberi pola relasional bagi pedagogi komunal. Narasi biblisnya mem-
beri koherensi pada seluruh kurikulum. Dimensi holistiknya memberi legitimasi untuk me-
libatkan seluruh aspek kehidupan. Namun adopsi Missio Dei dalam konteks Indonesia me-
merlukan pembacaan kritis yang waspada terhadap warisan kolonial dan sensitif terhadap
pluralitas konteks. Pendidikan yang berakar pada Missio Dei bukan sekadar menambahkan
mata kuliah "misi" dalam kurikulum, tetapi mentransformasi seluruh orientasi, isi, dan pro-
ses pendidikan agar selaras dengan gerakan misi Allah yang memulihkan ciptaan.
Eksistensi Manusia: Antropologi Relasional dan
Formasi Identitas dalam Pendidikan Kristiani
Eksistensi sebagai Kategori Relasional, Bukan Substansi
Pemahaman tentang eksistensi manusia dalam pendidikan Kristiani harus dimulai dengan
penolakan terhadap antropologi substansialis yang mendominasi pemikiran Barat sejak era
Pencerahan. Dalam paradigma substansialis, manusia dipahami sebagai entitas otonom
yang memiliki esensi tetap yang mendahului relasi.?® Paradigma ini telah membentuk pen-
didikan modern yang berfokus pada pengembangan individu terlepas dari jaringan relasi-
onal yang membentuknya.

Sebaliknya, antropologi relasional yang berakar pada teologi Trinitas memahami ek-
sistensi manusia sebagai being-in-relation. Colin Gunton menegaskan bahwa sebagaimana
Pribadi-pribadi Tritunggal tidak pernah eksis secara terpisah tetapi selalu in relation to satu
sama lain, demikian pula manusia sebagai imago Dei hanya dapat dipahami dalam jaring-
an relasi: dengan Allah, sesama, diri sendiri, dan ciptaan.?” Alistair McFadyen mengem-

23 Wright, The Mission of God, 29-58.

24 Richard Bauckham, Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World (Grand Rapids: Baker
Academic, 2003), 89-108.

25 N.T. Wright, "How Can the Bible Be Authoritative?" Vox Evangelica 21 (1991): 27-32; Samuel Wells,
Improvisation: The Drama of Christian Ethics (Grand Rapids: Brazos Press, 2004), 73-77.

26 Charles Taylor, Sources of the Self: The Making of the Modern Identity (Cambridge, MA: Harvard
University Press, 1989), 185-198.

27 Colin E. Gunton, The Promise of Trinitarian Theology, 2nd ed. (Edinburgh: T&T Clark, 1997), 83-99.

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 30



A. C. P. Ginting et al.: Reorientasi Eksistensi Manusia...

bangkan ini lebih jauh dengan menunjukkan bahwa identitas personal bukan properti in-
trinsik tetapi muncul melalui komunikasi dan dialog yang terus-menerus.?® Kegagalan re-
lasi merupakan hakikat dosa, bukan hanya kesalahan moral tetapi distorsi eksistensial yang
merusak kemampuan manusia untuk menjadi diri sejatinya.

Implikasi bagi pendidikan Kristiani adalah mendalam. Jika eksistensi manusia pada
dasarnya relasional, maka pendidikan tidak dapat berfokus semata pada transfer informasi
kepada individu yang terisolasi. Pendidikan harus menjadi praktik komunal yang memu-
lihkan dan menata relasi.?” Ruang kelas bukan arena kompetisi individual tetapi komunitas
interpretif di mana makna dikonstruksi bersama. Evaluasi tidak hanya mengukur pengua-
saan materi tetapi kualitas partisipasi dalam komunitas belajar. Kurikulum tidak dirancang
untuk menciptakan ahli yang mandiri tetapi pribadi-pribadi yang mampu berkontribusi
pada pemulihan komunal.

Formasi Afektif: Manusia sebagai Homo Liturgicus

Salah satu kontribusi paling signifikan dalam diskursus pendidikan Kristen kontemporer
adalah penekanan James K.A. Smith pada dimensi afektif manusia. Melawan rasionalisme
yang menganggap manusia pertama-tama sebagai homo sapiens (makhluk yang berpikir),
Smith menegaskan manusia adalah homo liturgicus —makhluk yang mencintai sebelum ber-
pikir, yang dibentuk oleh liturgi (kebiasaan yang terstruktur) lebih dari sekadar ide.*® Apa
yang kita cintai (love) menentukan apa yang kita kejar (felos), dan cinta dibentuk melalui
praktik berulang yang menata imajinasi dan intuisi moral kita.

Smith menunjukkan bahwa pendidikan sekuler modern merupakan formasi liturgis
yang membentuk desire menuju akumulasi, konsumsi, dan self-fulfillment.3! Mall, media so-
sial, dan iklan adalah "liturgi" yang menata afeksi menuju telos duniawi. Pendidikan Kris-
tiani harus mengkonter-formasikan melalui liturgi alternatif yang menata keinginan
menuju Kerajaan Allah.

Namun, adopsi konsep Smith dalam konteks Indonesia memerlukan modifikasi kri-
tis. Smith menulis dari konteks individualisme Barat di mana formasi afeksi terjadi teruta-
ma melalui pilihan konsumen. Di Indonesia, formasi afeksi sudah terjadi melalui struktur
komunal yang kuat: keluarga besar, adat, dan praktik religius publik. Pendidikan Kristiani
Indonesia harus berdialog dengan liturgi kultural yang sudah ada, tidak serta-merta meno-
laknya sebagai "sekular," tetapi mendiskriminasi mana yang kompatibel dengan telos Kera-
jaan Allah dan mana yang harus ditransformasi.

Komunitas sebagai Matriks Pembentukan Eksistensial

Eksistensi manusia tidak terbentuk dalam isolasi tetapi dalam komunitas. Alasdair
MacIntyre menunjukkan bahwa tradisi moral hanya dapat dipahami dan dihidupi dalam
komunitas praktik yang memodelkan kebajikan.?? Dalam teologi praktis, ini dikembangkan
oleh Craig Dykstra yang menegaskan bahwa komunitas iman adalah konteks di mana

28 Alistair I. McFadyen, The Call to Personhood: A Christian Theory of the Individual in Social Relationships
(Cambridge: Cambridge University Press, 1990), 26-34.

2 Parker J. Palmer, To Know as We Are Known: Education as a Spiritual Journey (San Francisco:
HarperOne, 1993), 31-57.

% James K.A. Smith, Desiring the Kingdom: Worship, Worldview, and Cultural Formation (Grand Rapids:
Baker Academic, 2009), 39-78.

31 Smith, 100-103.

32 Alasdair MacIntyre, After Virtue: A Study in Moral Theory, 3rd ed. (Notre Dame: University of Notre
Dame Press, 2007), 187-225.

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 31



JTGD, Vol 9, No 1, Januari 2026

praktik-praktik Kristen (doa, pelayanan, pengampunan, hospitalitas) dipelajari melalui
partisipasi, bukan instruksi.?

Bok Young Lim menunjukkan pentingnya intergenerational community dalam for-
masi iman: anak-anak dan remaja tidak belajar teologi dari buku teks tetapi dari melihat
bagaimana generasi sebelumnya menghidupi iman dalam suka dan duka.’ Segregasi ge-
nerasi dalam gereja dan sekolah, di mana anak, remaja, dan dewasa dipisahkan, merusak
transmisi iman organik yang terjadi melalui keteladanan hidup.

Dalam konteks pendidikan teologi Indonesia, ini berarti lembaga tidak hanya menye-
diakan ruang kuliah tetapi juga membentuk komunitas hidup. Asrama bukan sekadar ako-
modasi tetapi ruang pedagogis di mana peserta didik belajar hidup bersama dalam per-
bedaan. Ibadah bersama bukan interupsi dari kegiatan akademik tetapi pusat yang menya-
tukan seluruh proses pembelajaran. Konflik dalam komunitas bukan gangguan tetapi ke-
sempatan untuk mempraktikkan rekonsiliasi.

Pemahaman eksistensi manusia yang relasional, temporal, afektif, dan komunal
memberikan fondasi antropologis bagi pendidikan Kristiani yang transformatif. Pendidik-
an tidak dapat lagi dipahami sebagai transmisi proposisi kepada individu yang terisolasi,
tetapi sebagai formasi identitas dalam komunitas yang hidup dalam ketegangan temporal
antara ingatan, partisipasi kini, dan pengharapan. Formasi terjadi melalui liturgi yang me-
nata afeksi, bukan hanya melalui argumen yang meyakinkan intelek. Dan proses ini harus
responsif terhadap krisis eksistensial spesifik yang dihadapi generasi kontemporer di Indo-
nesia, menyediakan ruang untuk pergumulan autentik dalam bingkai narasi Injil yang me-
mulihkan.

Relevansi bagi Pendidikan Kristiani

Setelah kerangka teologis Missio Dei dan diagnosis eksistensial manusia dibangun, relevan-
si bagi pendidikan Kristiani menjadi semakin jelas. Relevansi tersebut tidak bersifat teoretis
tetapi bersifat praktis karena menyentuh struktur tujuan, isi, dan proses pembelajaran.
Missio Dei menjadi kompas orientasi yang menolong pendidikan Kristiani menetapkan
arah yang benar. Tanpa kompas ini, pendidikan mudah terseret arus pragmatisme, tekno-
sentrisme, atau idealisme kosong yang tidak membentuk hidup peserta didik. Dewi me-
nunjukkan bahwa teknosentrisme menghasilkan pendidikan yang efisien namun menga-
baikan dimensi eksistensial manusia.” Pendidikan Kristiani perlu melepaskan diri dari ke-
cenderungan reduksionis tersebut.

Pendidikan Kristiani harus menata ulang tujuan pembelajaran. Tujuan tidak berhenti
pada peningkatan kemampuan berpikir atau moralitas dasar. Tujuan harus membawa pe-
serta didik memahami panggilan hidup dalam Missio Dei. Tujuan ini berbicara tentang arah
hidup, bukan hanya keterampilan. Setran dan Wilhoit menegaskan bahwa pendidikan ro-
hani harus memadukan isi ajaran, disposisi batin, dan tujuan kemanusiaan yang utuh.*
Pendidikan Kristen perlu memastikan bahwa setiap bagian kurikulum bergerak selaras me-
nuju integrasi tersebut.

3 Craig Dykstra, Growing in the Life of Faith: Education and Christian Practices, 2nd ed. (Louisville:
Westminster John Knox, 2005), 40-65.

3 Bok Young Lim, "Towards an Intergenerational Worship-Based Integrative Church: The Embodiment
of Reconciliative Community as the Epiphany of the Church," International Journal of Practical Theology 2, no. 2
(2022): 265-281.

% liturgi kelas membentuk orientasi hidup tanpa disadari., “Potret Pendidikan di Era Globalisasi.”

% Setran and Wilhoit, “Christian Education and Spiritual Formation.”

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 32



A. C. P. Ginting et al.: Reorientasi Eksistensi Manusia...

Dari sisi isi pembelajaran, pendidikan Kristiani tidak cukup memaparkan doktrin se-
cara terpisah dari narasi keseluruhan Kitab Suci. Seluruh Alkitab adalah narasi Missio Dei.
Ini berarti pembelajaran harus memperlihatkan benang merah yang menuntun peserta di-
dik membaca hidupnya dalam kerangka cerita besar Allah. Doktrin tidak boleh dipahami
sebagai teori yang berdiri sendiri. Doktrin harus dipahami sebagai bagian dari narasi pe-
mulihan yang sedang berlangsung.

Relevansi Missio Dei juga tampak dalam pembentukan afeksi dan kehendak. Pendi-
dikan tidak hanya mengembangkan kemampuan berpikir. Pendidikan membentuk cinta,
orientasi, intuisi moral, dan kehendak untuk bertindak. Smith menegaskan bahwa kebiasa-
an liturgis membentuk cinta dan arah hidup.’’ Praktik spiritual tidak hanya berfungsi me-
nambah pengalaman rohani. Praktik itu menata orientasi hidup. Pendidikan Kristiani ha-
rus menyediakan ritme pembiasaan yang membentuk disposisi batin menuju partisipasi
Missio Dei.

Proses pembelajaran perlu mencerminkan antropologi utuh yang mengintegrasikan
pikiran, perasaan, dan kehendak. Model pengajaran yang dialogis, kolaboratif, dan reflektif
memberi ruang bagi peserta didik untuk menafsirkan pengalaman hidup dalam terang In-
jil. Palmer menegaskan bahwa guru mengajar melalui siapa dirinya.”® Kehadiran pendidik,
cara pendidik bersikap, dan nilai yang diwujudkan dalam relasinya menjadi bagian dari
pedagogi tersembunyi yang membentuk peserta didik.

Konteks Indonesia menuntut pendidikan Kristiani mengembangkan kepekaan dialo-
gis di tengah pluralitas. Pendidikan tidak boleh menghasilkan eksklusivisme. Peserta didik
perlu memahami keberagaman agama, suku, dan budaya. Missio Dei memanggil umat
Allah menjadi berkat bagi bangsa-bangsa. Pendidikan harus mempersiapkan peserta didik
memahami pluralitas sebagai panggung pelayanan, bukan ancaman identitas.

Selain itu, pendidikan Kristiani harus mendorong keterlibatan sosial. Injil menuntut
tindakan nyata dalam dunia. Peserta didik harus dibentuk untuk peka terhadap isu keadil-
an, kemiskinan, integritas ciptaan, dan rekonsiliasi. Pembelajaran berbasis tindakan, pela-
yanan masyarakat, dan proyek kolaboratif memberikan kesempatan bagi peserta didik un-
tuk melihat bagaimana iman bekerja dalam konteks nyata.

Pendidikan Kristiani tidak terjadi hanya di kelas. Komunitas hidup menjadi bagian
penting dari proses pembelajaran. Lim menekankan pentingnya integrasi komunitas antar
generasi dalam pembentukan afeksi.”” Peserta didik perlu mengalami kehidupan komuni-
tas yang memodelkan nilai kerajaan Allah. Komunitas adalah ruang pedagogis yang mem-
bentuk karakter, menata kebiasaan, dan memperdalam kepekaan spiritual.

Pendekatan ini dapat diterapkan melalui proses pembelajaran yang menghubungkan
ajaran dengan pengalaman nyata. Misalnya, ketika peserta didik diajak membaca narasi
Alkitab bersamaan dengan keterlibatan pelayanan di lingkungan sekitar, mereka belajar
memahami nilai rekonsiliasi, tanggung jawab, dan kepekaan sosial. Ritme spiritual harian
seperti refleksi atau doa, bila diintegrasikan dalam kegiatan kelas, turut menata orientasi
hati dan kehendak. Bahkan dalam diskusi kelas, pendidik dapat menuntun peserta didik
mengolah pertanyaan eksistensial tentang identitas, tujuan hidup, dan panggilan sehingga
pembelajaran berfungsi untuk membentuk arah hidup, bukan hanya menambah wawasan.

37 Smith, You Are What You Love.
3 Palmer, The Courage to Teach.
% Lim and Lim, “Towards an Intergenerational Worship...”

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 33



JTGD, Vol 9, No 1, Januari 2026

Dengan memadukan tujuan pembelajaran, isi kurikulum, proses pembelajaran, dan
kehidupan komunitas, pendidikan Kristiani bergerak dari sekadar transmisi pengetahuan
menuju pengembangan eksistensial. Pendidikan menjadi sarana yang membentuk arah hi-
dup peserta didik agar selaras dengan Missio Dei. Ini menegaskan bahwa misi pendidikan
bukan sekadar membangun intelektualitas tetapi membangun orientasi hidup yang terpu-
sat pada Allah.

Pendidikan yang berakar pada Missio Dei sebaiknya dipahami sebagai kebaikan yang
bernilai pada dirinya sendiri yang diberikan kepada generasi baru dalam kasih kepada du-
nia, bukan instrumen bagi tujuan luar. Dengan asumsi kesetaraan inteligensi dan sikap her-
meneutik yang membangun kebersamaan di sini dan kini, ritme kelas dan komunitas me-
melihara yang baik agar diambil alih secara baru oleh peserta didik sehingga orientasi pada
karya pemulihan Allah tetap terjaga.*’

Sintesis Konseptual Akhir: Model Reorientasi Eksistensial Berbasis Missio Dei

Sintesis konseptual ini menghubungkan seluruh temuan teoretis menjadi kerangka pendi-
dikan yang memiliki koherensi arah, isi, dan proses. Tujuan utama sintesis bukan hanya
menyimpulkan gagasan tetapi merumuskan model yang dapat diterapkan oleh lembaga
pendidikan dalam menetapkan orientasi pembelajaran. Model reorientasi eksistensial ber-
basis Missio Dei memberikan tiga pilar yang saling menopang, yaitu tujuan hidup, eksis-
tensi, dan pengembangan diri.

Prinsip tujuan hidup menjadi titik awal yang menentukan konsistensi seluruh proses
pendidikan. Di banyak institusi pendidikan, tujuan didefinisikan dalam bentuk kom-
petensi, keterampilan, dan hasil akademik. Tujuan seperti ini bermanfaat namun tidak cu-
kup untuk membentuk arah hidup. Missio Dei menambahkan dimensi pengutusan dan par-
tisipasi ilahi sebagai tujuan yang lebih dalam. Tujuan pendidikan Kristiani tidak hanya me-
nyasar kemampuan berpikir tetapi membentuk arah hidup yang berakar pada panggilan
Allah. Panggilan Allah selalu mengarah pada keterlibatan dalam pemulihan ciptaan. De-
ngan demikian, tujuan pendidikan perlu selaras dengan pendamaian, keadilan, kasih, dan
perwujudan Kerajaan Allah dalam konteks peserta didik.

Prinsip kedua yaitu eksistensi manusia memberi pemahaman tentang subjek yang di-
bentuk. Manusia bukan entitas mekanis. Manusia adalah pribadi yang membawa pertanya-
an, pengalaman, pergulatan, dan proses pertumbuhan. Pendidikan yang tidak memahami
eksistensi manusia sering gagal menyentuh akar kebutuhan peserta didik. Eksistensi ma-
nusia mencakup identitas, relasi, afeksi, sejarah hidup, dan orientasi masa depan. Pendidik-
an Kristiani harus memberi ruang bagi dialog eksistensial. Peserta didik harus diajak me-
mahami bahwa hidup mereka tidak terpisah dari karya Allah. Everhart menunjukkan bah-
wa relasi yang dipulihkan membentuk cara manusia memahami dirinya dan dunianya.”
Dengan memahami eksistensi manusia, pendidikan dapat merancang intervensi pembela-
jaran yang lebih tepat.

Prinsip ketiga menekankan proses pembentukan orientasi hidup yang berkelanjutan.
Pembentukan ini tidak dapat terjadi hanya melalui sebuah nasihat, karena membutuhkan
pembiasaan, ritme, komunitas, dan tindakan nyata. Smith menegaskan bahwa liturgi kelas

40 Naomi Hodgson, “Education and the Love for the World: Articulating a Post-Critical Educational
Philosophy,” Journal of Philosophy of Education (2018): 7-20.
41 Everhart, “Communion and Creation.”

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 34



A. C. P. Ginting et al.: Reorientasi Eksistensi Manusia...

membentuk orientasi hidup tanpa disadari.** Ritme pembelajaran, cara pendidik berinter-
aksi, kegiatan komunitas, dan praktik spiritual bersama membentuk afeksi dan kehendak
peserta didik. Pembentukan berlangsung melalui pengalaman yang terarah dan konsisten,
bukan melalui instruksi sesaat. Karena itu pendidikan perlu merancang ruang di mana nilai
Missio Dei diterjemahkan ke dalam tindakan nyata seperti pelayanan, kerja sama, dialog
lintas budaya, dan pengabdian komunitas.

Model ini memiliki implikasi praktis bagi perumusan kurikulum. Lembaga pendidik-
an dapat mengajukan pertanyaan evaluatif seperti apakah tujuan kurikulum mencermin-
kan panggilan Missio Dei atau hanya mengikuti standar administratif. Apakah mata pela-
jaran saling terhubung dalam narasi teologis yang konsisten? Apakah metode pembelajar-
an mendukung integrasi iman dan kehidupan? Apakah komunitas akademik memiliki bu-
daya yang mencerminkan nilai Kerajaan Allah? Pertanyaan evaluatif ini membantu lemba-
ga pendidikan mengidentifikasi inkonsistensi dan memperbaiki arah.

Model ini juga memiliki nilai implementatif bagi pendidik. Pendidik perlu mema-
hami bahwa mereka bukan hanya penyampai materi tetapi pembentuk orientasi hidup.
Palmer menyatakan bahwa keberadaan pendidik menjadi bagian dari proses mengajar.*
Kehadiran pendidik dalam relasi yang penuh integritas dan kasih menolong peserta didik
mengalami pembentukan yang mendalam. Pendidik perlu menciptakan ruang pembelajar-
an yang aman, dialogis, dan berorientasi pada tujuan hidup yang sejati.

Selain itu, model ini memiliki relevansi bagi peserta didik. Peserta didik perlu mema-
hami bahwa proses belajar tidak terpisah dari panggilan hidup mereka. Belajar adalah tin-
dakan spiritual. Belajar adalah bagian dari partisipasi Missio Dei. Ketika peserta didik meli-
hat studinya sebagai bagian dari panggilan, orientasi hidup mereka menjadi konsisten. Be-
lajar tidak lagi dipandang sebagai kewajiban akademik tetapi tindakan pengutusan.

Model ini juga memberi arah bagi pembentukan komunitas pendidikan. Komunitas
akademik harus menjadi ruang yang memperlihatkan nilai Kerajaan Allah. Komunitas ha-
rus menciptakan relasi yang saling menopang, penuh kasih, dan terbuka bagi dialog. Lim
menunjukkan bahwa komunitas antar generasi membentuk kedalaman afeksi dan stabilitas
spiritual.* Oleh sebab itu pendidikan Kristiani perlu memastikan bahwa pembentukan ti-
dak hanya terjadi di ruang kelas tetapi dalam interaksi sehari-hari.

Dengan demikian, sintesis konseptual ini menegaskan kerangka yang dapat dipakai
untuk menilai konsistensi pendidikan Kristiani. Pendidikan yang berakar pada Missio Dei
akan memiliki orientasi yang jelas, pemahaman yang tepat tentang eksistensi manusia, dan
mekanisme pembentukan diri manusia yang dapat memulihkan. Kerangka ini mendorong
pendidikan bergerak dari sekadar transmisi pengetahuan menuju pembentukan arah hi-
dup. Pendidikan menjadi ruang bagi peserta didik untuk bertumbuh dalam panggilan
Allah dan berpartisipasi dalam misi pemulihan dunia.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa pendidikan Kristiani harus dipahami dalam terang Missio
Dei sehingga proses belajar tidak berhenti pada capaian akademik, tetapi mengarahkan ma-
nusia pada identitas, orientasi hidup, dan keterlibatan nyata dalam karya pendamaian

# David I. Smith, On Christian Teaching: Practicing Faith in the Classroom (Grand Rapids, MI: Eerdmans,
2018), 41-54.

4 Palmer, The Courage to Teach.

# Lim and Lim, “Towards an Intergenerational Worship

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 35



JTGD, Vol 9, No 1, Januari 2026

Allah. Temuan utama menunjukkan bahwa pendidikan perlu menata kembali arah pembe-
lajaran agar mencakup dimensi akal, afeksi, dan kehendak sehingga identitas berakar pada
Missio Dei, iman dan kehidupan menyatu, serta hidup dipahami sebagai bagian dari misi
Allah. Namun penelitian ini memiliki keterbatasan pada sifat kajian literatur yang belum
menggali data empiris atau konteks praksis secara langsung. Karena itu, penelitian lanjutan
dapat menguji model konseptual ini melalui studi kasus, implementasi kurikulum, atau
analisis pengalaman pendidik dan peserta didik di berbagai konteks lembaga Kristen. De-
ngan demikian, pendekatan ini menyediakan kontribusi teoretis sekaligus membuka ruang
eksplorasi lebih lanjut bagi pengembangan pendidikan Kristiani yang berpijak pada Missio
Dei.

REFERENSI

Aritonang, Jan S. Sejarah Perjumpaan Kristen dan Islam di Indonesia. Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 2004.

Barth, Karl. Church Dogmatics. Vol. IV/1. Edited by G. W. Bromiley and T. F. Torrance.
Edinburgh: T&T Clark, 1956.

Bauckham, Richard. Bible and Mission: Christian Witness in a Postmodern World. Grand
Rapids, MI: Baker Academic, 2003.

Bediako, Kwame. Christianity in Africa: The Renewal of a Non-Western Religion. Edinburgh:
Edinburgh University Press, 1995.

Bevans, Stephen B. Models of Contextual Theology. Rev. and exp. ed. Maryknoll, NY: Orbis
Books, 2002. https://doi.org/10.1177/2396939318790421.

— ——. "My Pilgrimage in Mission." International Bulletin of Mission Research 43, no. 2
(2019): 142-151. https://doi.org/10.1177/2396939318790421.

Bevans, Stephen B., and Roger P. Schroeder. Constants in Context: A Theology of Mission for
Today. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2004.

Bosch, David J. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission. Maryknoll,
NY: Orbis Books, 1991.

Dewi, Erni. "Potret Pendidikan di Era Globalisasi: Teknosentrisme dan Proses
Dehumanisasi." Jurnal Pendidikan 3, no. 1 (2019): 93-116.

Dykstra, Craig. Growing in the Life of Faith: Education and Christian Practices. 2nd ed.
Louisville, KY: Westminster John Knox, 2005.

Goheen, Michael W. A Light to the Nations: The Missional Church and the Biblical Story.
Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2011.

Gunton, Colin E. The Promise of Trinitarian Theology. 2nd ed. Edinburgh: T&T Clark, 1997.

Hodgson, Naomi. "Education and the Love for the World: Articulating a Post-Critical
Educational Philosophy." Journal of Philosophy of Education 52, no. 1 (2018): 7-20.

Kierkegaard, Seren. The Sickness Unto Death: A Christian Psychological Exposition for
Upbuilding and Awakening. Edited and translated by Howard V. Hong and Edna H.
Hong. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1980.

Kim, Sebastian C. H., and Kirsteen Kim. Christianity as a World Religion. 2nd ed. London:
Bloomsbury, 2016.

Lim, Bok Young. "Towards an Intergenerational Worship-Based Integrative Church: The
Embodiment of Reconciliative Community as the Epiphany of the Church."
International Journal of Practical Theology 2, no. 2 (2022): 265-281.

© Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 36


https://doi.org/10.1177/2396939318790421
https://doi.org/10.1177/2396939318790421

A. C. P. Ginting et al.: Reorientasi Eksistensi Manusia...

Maclntyre, Alasdair. After Virtue: A Study in Moral Theory. 3rd ed. Notre Dame, IN:
University of Notre Dame Press, 2007.

McFadyen, Alistair I. The Call to Personhood: A Christian Theory of the Individual in Social
Relationships. Cambridge: Cambridge University Press, 1990.

Murdiyono. "Mempraksiskan Dualisme Orang Bijak dan Orang Bebal Menurut Amsal
dalam Pendidikan Agama Kristen." Moses: Jurnal Teologi dan Kependidikan 10 (2024):
176-193.

Newbigin, Lesslie. The Open Secret: An Introduction to the Theology of Mission. Rev. ed.
Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1995.

Palmer, Parker J. To Know as We Are Known: Education as a Spiritual Journey. San Francisco:
HarperOne, 1993.

Setran, David P., and Donald E. Wilhoit. Spiritual Formation in Emerging Adulthood: A
Practical Theology for College and Young Adult Ministry. Grand Rapids, MI: Baker
Academic, 2012. https://doi.org/10.1177/0739891320937463.

Siswoko, Eko, Sri Wahyuni, and Nelly. "Integrating the Gap Between Faith Education and
Christian Learning in the Indonesian Context with a Christian Worldview." [Nama
Jurnal] 8, no. 2 (2024): 169-182.

Smith, David 1. On Christian Teaching: Practicing Faith in the Classroom. Grand Rapids, MI:
Eerdmans, 2018.

Smith, James K. A. Desiring the Kingdom: Worship, Worldview, and Cultural Formation.
Cultural Liturgies 1. Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2009.

Taylor, Charles. Sources of the Self: The Making of the Modern Identity. Cambridge, MA:
Harvard University Press, 1989.

Van Gelder, Craig, and Dwight J. Zscheile. The Missional Church in Perspective: Mapping
Trends and Shaping the Conversation. Grand Rapids, MI: Baker Academic, 2011.

Volf, Miroslav. After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity. Grand Rapids, MI:
Eerdmans, 1998.

Walls, Andrew F. The Missionary Movement in Christian History: Studies in the Transmission
of Faith. Maryknoll, NY: Orbis Books, 1996.

Wells, Samuel. Improvisation: The Drama of Christian Ethics. Grand Rapids, MI: Brazos
Press, 2004.

Wright, Christopher J. H. The Mission of God: Unlocking the Bible’s Grand Narrative.
Downers Grove, IL: IVP Academic, 2006.

Wright, N. T. "How Can the Bible Be Authoritative?" Vox Evangelica 21 (1991): 7-32.

©Jurnal Teologi Gracia Deo (2026) | 37


https://doi.org/10.1177/0739891320937463

